# वैदिन विख्य राष्ट्र का इतिहास



पुरुषोत्तम नागेश ओक

# वैदिक विश्व राष्ट्र का इतिहास

लेखक
 पुरुषोत्तम नागेश ओक

अध्यक्ष

भारतीय इतिहास पुनर्लेखन संस्थान् एन-128, ग्रेटर कैलाश-1, नयी दिल्ली-48

# हिन्दी साहित्य सदन

नई दिल्ली-110005, फोन : 3553624 E-mail : indiabook@rediffmail.com

मृल्य : 75.00

प्रकाशक :

हिन्दी साहित्य सदन 2 बी.डी. चैम्बर्स, 10/54 देश बन्धु गुप्ता रोड, करोल बाग, नई दिल्ली-110005

THE PURP WHITE

: indiabooks@rediffmail.com email

फोन : 23553624

संस्करण 2008

: संजीव ऑफसेट प्रिंटर्स, दिल्ली-51 मुद्रक

### विषय-सूची

|           | ग्रपंण-पत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ***  | ¥   |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----|
|           | भमिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      | 3   |
| 8.        | कोध और आरोप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | 25  |
|           | संशोधन की प्रेरणा कैसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1555 | 20  |
| ₹.        | वर्तमान विद्वज्जन कितना इतिहास जानते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ***  | 38  |
|           | इतिहास सम्बन्धी कुछ महत्त्वपूर्ण प्रश्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ***  | 80  |
|           | वर्तमान अव्यवस्थित और कामचलाऊ इतिहास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ***  | y,u |
|           | पाँच सहस्र वर्षों की परिसीमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ***  | 43  |
|           | कुछ मूलगामी शब्दों की व्याख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (944 | ĘĘ  |
|           | नये तथ्य एवं नया ढाँचा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 404  | 90  |
|           | इतिहास का 'एकमेव केन्द्रीय स्रोत'-सिद्धान्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 900  | ७६  |
|           | इतिहास का ग्रारम्भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 111  | EX  |
| 22.       | शेषशायी विष्णु की प्रतिमाएँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 444  | 813 |
| 2000      | वेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ***  | 228 |
| 93.       | वैदिक प्रणाली की मूल धारणाओं की यथार्थता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ***  | 358 |
|           | वैदिक संस्कृति का विश्व-प्रसार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ***  | 235 |
|           | विश्व के पन्थों में वैदिक उद्गम के प्रमाण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | (+++ | 244 |
| CA1 - CA1 | बाइबल और कुरान सुव्टि-निर्माण का वैदिक वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |     |
|           | ही दोहराते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3555 | १६२ |
| 20.       | विविध धमंग्रन्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ***  | १६७ |
| १⊏.       | भाषा सिद्धान्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1999 | १७३ |
|           | समस्त माननां के भाचार-विचार-उच्चारों की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |     |
|           | जननी—संस्कृत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 211  | ?=3 |
|           | Land Address and A |      |     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 995  | 838 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----|
| २०. बेद-विज्ञान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ***  | 308 |
| The state of the s | ***  | २२३ |
| केलिकास धार बादक शिर प्राप्त करावा ।<br>केलिकास धार बादक शिर प्राप्त करावा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ***  | २७१ |
| २३. बार्यसंस्कृति के प्रधीक्षक—'द्रविड़'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 227  | ३१७ |
| २४. बैदिक संस्कृति का मूलस्थान<br>२६ प्राचीन विश्व में भारत की स्थाति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ***  | 378 |
| २६. बैदिक सामाजिक-प्राधिक व्यवस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 444  | ३३७ |
| २७. वैदिक संस्कृति घौर क्षात्र बल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ***  | 375 |
| २६. बैदिक सेना-संगठन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2020 | 368 |
| २६ यज्ञ को प्राचीन जाग्रतिक प्रथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ***  | ३७६ |
| ३० धारित माध्य ग्राप्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ***  | 3=3 |

# ऋर्पण पत्र

लुप्त या ग्रजात इतिहास का दोष प्राय: साधनों या प्रमाणों के ग्रभाव पर लगाया जाता है तथापि मेरा अनुभव भिन्न है। मुख्य दोष है मानव के स्वभाव का। स्वार्थ और कायरता के कारण मनुष्य या तो ऐतिहासिक प्रमाणों को देखता नहीं, समभता नहीं या समभकर भी उन्हें जानवूभकर टालता रहता है। धार्मिक और सांप्रदायिक बंधन, राजनीति के पाण, कामधन्धा, नौकरी या रोजगार की बेडिया ग्रादि के कारण उसे ऐतिहासिक सत्य और तथ्य चुभते हैं या असुविधाजनक प्रतीत होते हैं। ग्रपनी दृढ़ मान्यताओं को धक्का देनेवाले प्रमाणों को बेकार और क्षुद्र समभकर उन्हें टालने का यत्न करना मानव की सामान्य प्रवृत्ति वन जाती है।

इस बात का एक प्रत्यक्ष उदाहरण देखें। पुणे नगर में एक तरुण फेंच शिक्षक पॉटभर (Potser) से मेरा परिचय हुग्रा। मैंने उससे कहा कि ईसापूर्व समय में फांस में वैदिक संस्कृति थी। इसके मुभे प्रमाण मिले हैं। यह सुनते ही वह यकायक कोधित हो उठा। मेरे उक्त कथन से उसके गोरे यौरोपीय ईसाई भावनाग्रों को ठेस पहुंची। निजी धर्मान्धता के कारण उसकी ऐसी पक्की घारणा बन गई थी कि विश्व के प्रारम्भ से यूरोप में ईसाई धर्म के ग्रतिरिक्त ग्रौर हो ही क्या सकता है? उसके कोधित शबस्था में उसे इस बात का भी ध्यान नहीं रहा कि ईसाई पंथ जब केवल १६०० वर्ष प्राचीन है तो उससे पूर्व फांस में कोई ग्रौर सभ्यता रही होगी। किन्तु ऐसी बातों का विचार करने की श्रवस्था में वह था ही नहीं। मन को जो कट लगा उसे ठुकरा दिया। बस बात समाप्त हो गई।

ग्रधिकांश मुसलमान भी साम्प्रदायिक वृत्ति के कारण मुहम्मद स्वयं वैदिक परम्परा के व्यक्ति थे इस बात को मानने में ग्रनाकानी करते हैं। इसी प्रकार पुरातत्त्वविद्, स्थापत्यविशारद, पत्रकार, पर्यटन- व्यवस्थापक घोर इतिहासवेत्ता मेरे उस शोध को मानने से इंकार करते हैं बिसमें मैने यह कहा है कि लाजमहल आदि ऐतिहासिक इमारतें हिन्दुओं बारा बनवाई गई है बर्खाप उनका श्रेय मुसलमानों को दिया गया है।

इसने पाठक यह जान में कि प्रचलित धारणाओं को निराधार सिद्ध करने का साहस अनेक पीड़ियों में इक्का दुक्का ही कर पाता है, बाकी

करोड़ों व्यक्ति तो नकीर के फकीर ही होते हैं।

ऐसे ही चन्द साहसी व्यक्तियों को मेरा यह ग्रन्थ समर्पित है। जैसे संगमनेर नगर के रमेशचन्द्र दीक्षित । सन् १६८३ ईसवी में ग्रीरंगाबाद के मराठवाडा विश्वविद्यालय ने निजी ब्रन्धवृत्ति से एक स्थानीय मुसलमान बाध्यापन को पो-एच० डी० की उपाधि दे डाली जबकि उस प्राध्यापक के प्रवन्ध में ऐसा निराधार प्रतिपादन है कि घौरंगावाद नगर इस्लामी बाकामकों ने ही बसाया और उस नगर की दर्शनीय इमारतें, जलवितरण-व्यवस्था धादि सब उन्हीं की देन हैं। प्राकामक नगर वसाने स्राते हैं या बने बनाए नगरों को उजाडकर लुटपाट करने आते हैं ?

विश्वविद्यालय के उस प्रन्ध उपाधि-प्रदान के विरुद्ध रमेश चन्द्र दीक्षित बो ने पांच सौ धन्य व्यक्तियों के नामांकन सहित कुलपति को एक आदेदन भेजा। इस पर विश्वविद्यालय ने उस महम्मदी प्राध्यापक का स्पष्टीकरण मागकर कुलपति को भेजा। इसी तरह भारत का तथा विश्व का भुठलाया इतिहास मुधारने के लिए विविध प्रकार के ग्रान्दोलन ग्रावश्यक है। दीक्षित जो का कार्य उसका एक जगमग उदाहरण है।

जिस प्रकार धनेक छोटी धाराएँ मिलकर एक गरजती नदी बन बातों है उसी प्रकार प्रत्येक प्रन्य ज्ञान के नन्हे-नन्हे बूंदों का समाहार होता है वो डीपंबात तक अनेकानेक दृश्य तथा अदृश्य स्रोतों से लेखक के मन्तिष्क में जमा होता रहता है। यद्यपि छपे ग्रन्थ के रूप में पाठक को ऐसा पाभास होता है कि जैसे वह ग्रन्थ लेखक की एकाकी प्रतिभा का ही धाविष्कार है। किन्तु निकट सम्बन्धियों का प्रेमपूर्ण सहाय्य एवं सेवा द्वारा प्राप्त जीवन-पाधार, मित्रों से प्राप्त सुकाव एवं संदर्भ, जिही विरोधियों के मुख से निकते सकेत, विविध प्रदेशों ग्रीर प्रसंगों में लेखक के मन एवं बृद्धि पर विविध दुन्यों और व्यनियों की पड़ी गहरी छाप तथा दानी गु भचिन्तकों द्वारा मुद्रणार्थं प्राप्त ग्राधिक सहाय्य ग्रादि सभी के योगदान से ग्रन्थ बनता है। उक्त प्रकार की समस्त सहायता उपलब्ध कराने वाले व्यक्तियों को भी यह ग्रन्थ कृतज्ञतापूर्वक समर्पित है। उनमें सम्मिलित हैं मेरी धर्मपत्नी साधना एवं कई निकट सम्बन्धी घौर मित्र।

कुछ देवी सहाय्य भी होता है। जैसे आंग्लभूमि के बेडफोर्ड नगर में रहने वाले मेरे परिचित वासुदेव शंकर गोडबोले जी ने ग्रपने प्राप A complete History of the Druids पुस्तक की एक पूरी प्रतिलिपि कराकर मुभ्ने भेज दी जबकि इस पुस्तक का नाम भी मुभ्ने ज्ञात नहीं था श्रौर ना ही मैंने वैसी कोई पुस्तक मांगी थी। तथापि वह पुस्तक बड़ी उपयुक्त सिद्ध हुई क्योंकि उस पुस्तक के कई उद्धरण मैं इस प्रन्थ में दे सका हूं।

उसी प्रकार बुलन्दशहर में मैंने योगायोग से सेवानिवृत्त स्ववाडून-लीडर हंसराजसिंह जी का भाषण सुना, जिसका विषय या कि आधुनिक सेना-संगठन प्राचीन वैदिक प्रणाली के सेना-संगठन पर ही ग्राधारित है। उस व्याख्यान से वैदिक संस्कृति के विश्वप्रसार की मुक्ते एक ग्रीर मौलिक कड़ी प्राप्त हो गई। ग्रतः उन दोनों का मैं कृतज्ञ हूं ग्रौर उन जैसे

सहायकों को भी यह ग्रन्थ समर्पित है।

विश्व-इतिहास को मलीन, खंडित ग्रीर विकृत करने वाले ग्रसत्य के ढेरों को साफ करने तथा ग्रज्ञान ग्रन्धकार को नष्ट करने के मेरे वृत को निभाने में कुछ चंद व्यक्तियों ने समय-समय पर मेरा साथ दिया।

मेरे इस ध्येयकार्य में मुक्ते कई संकट ग्राते रहे हैं। धमकियाँ, निन्दा, उपहास, सरकारी छत्रछाया में विहरने वाले विद्वानों का विरोध, प्रग्रगण्य समाचार पत्र एवं वार्ता-संघटनों का ग्रसहकार, सामाजिक उपेक्षा, ज्ञात-श्रज्ञात व्यक्तियों का शत्रुभाव, बहिष्कार, तिरस्कार, श्रसूया इत्यादि ।

मेरे ऐतिहासिक लेखों पर भीर ग्रन्थों पर रोक लगाने हेतु कांग्रसी नेताम्रों ने मेरे विरुद्ध ग्रभियोग भी चलाया। किन्तु सत्य इतिहास पर न्यायालय कैसे रोक लगाता जब इतिहास-शिक्षा वैध है? अतः उनका वह प्रयत्न भी असफल रहा। किन्तु यह सब करने में मुक्ते निजी धन बहाना पड़ताथा। ऊपर से हंसी घौर निन्दाभी सहन करनी पड़तीथी।

सार्वजिनक उपेक्षा, उदासीनता घौर विरोध के फलस्वरूप मेरे घनों की इतिहाल-संसोधन को बीस वर्ष पूरे हो जाने पर भी मुर्फ ऐसे घनी घौर पढ़े-लिखे लोग मिलते हैं जो कहते हैं हमने कभी घापके संशोधन के बावत पढ़े-लिखे लोग मिलते हैं जो कहते हैं हमने कभी घापके संशोधन के बावत पढ़े-लिखे लोग मिलते हैं जो कहते हैं हमने कभी घापके संशोधन के बावत पढ़े-लिखे लोग सिलते हैं से घनेकानेक संकटों में मेरा एकमेव जीवन-कृष वार्ता तक नहीं सुनी। ऐसे घनेकानेक संकटों में मेरा एकमेव जीवन-घाघार एक विदेशी दूतावास के सम्पादक पद की मेरी नौकरी भी समाप्त घाघार एक विदेशी दूतावास के सम्पादक पद की मेरी नौकरी भी समाप्त घाघार एवं सत्यव्रत कर दो गई। ऐसे कई संकट मालिकाघों का सामना करते हुए विश्व के कर दो गई। ऐसे कई संकट मालिकाघों का सामना करते हुए विश्व के घाघार घावाल हिला का भंडाफोड़ करने का मेरा ज्ञानवत एवं सत्यव्रत घावाल घोर प्रविद्याल का भंडाफोड़ करने का मेरा ज्ञानवत एवं सत्यव्रत घावाल घोर प्रविद्याल घोर प्रविद्याल चलाते रहने की क्षमता घौर दूवनिश्चय जिस घरमात्मा ने मुक्ते प्रदान किया उस भगवान की कृपा में भी यह ग्रन्थ सादर समिति है।

—पुरुषोत्तम नागेश ओक

# भूमिका

मानव को उसके ज्ञान का बड़ा दंभ होता है। तथापि 'दिया तले अधेरा' कहावत के अनुसार मानव को कितनी ही बातें अज्ञात रह जाती है। और तो और स्वयं के शरीर का पिछला भाग भी मानव जीवन भर देख नहीं पाता। उसी प्रकार स्वयं का जन्म कहां हुआ, माता-पिता कौन थे, किस माँ के गर्भ से वह निकला, किस अवस्था में जन्म हुआ इत्यादि लगभग चार-पांच वर्ष की आयु तक का आंखों देखा हाल भी उसे अज्ञात रह जाता है। क्योंकि उस समय उसकी स्मृति सुप्तावस्था में होती है। बचपन का निजी हाल भी उसे निकट के ज्येष्ठ व्यक्तियों से ही जान लेना पड़ता है।

समस्त मनुष्यजाति के निर्माण के इतिहास का वही हाल है। बालक की तरह मानव भी स्वयं के जन्म का ग्रांखों देखा हाल बताने में ग्रसमयं है। ग्रतः ग्रधिकांश व्यक्ति, चाहे वे उच्चकोटि के विद्वान् भी क्यों न हों मानवीय जन्म ग्रीर शैशव-सम्बन्धी ग्रटकलें ही ग्रटकलें बांधते रहते हैं।

किन्तु शिणु जैसे स्वयं के जन्म और ग्रैंशव की जानकारी निकट के ज्येष्ठ व्यक्तियों के लिखित टिप्पणियों से ज्ञात कर लेता है ठंठ उसी प्रकार मानव को भी सौभाग्यवश मानवीय जन्म, बचपन और भविष्य की टिप्पणियाँ ब्रह्माण्डपुराण, महाभारत, भगवद्गीता आदि देवी ग्रन्थों में उपलब्ध हैं। उदाहरणाथं ब्रह्माण्डपुराण में लिखा है कि जीव सृष्टि का निर्माण और संहार का यह चक्र ग्रह्मंड घूमता ही रहता है—

एतेन कमयोगेन कल्पमन्वन्तराणि च। सप्रजानि व्यतीतानि वातशोऽय सहस्रशः। मन्वन्तरान्ते संहारः संहारान्ते च संभवः॥

- ब्र० पु० शरादार

इस प्रकार मानवी जीवन के बतंमान युग का इतिहास भी लाखों वर्ष पूर्व धारम्भ हुमा। तथापि धधिकांश विद्वान् भी लगभग एक या दो सहस्र वयों का इतिहास ही कह पाते हैं।

सामान्यतया हिन्दू जनता पारम्परिक मतप्रणाली के अनुसार यह मानतो या रही है कि प्रारम्भिक मानद का निर्माण प्रत्यक्ष भगवान् ने ही किया, तत्यक्वात् प्राकृतिक प्रजोत्पत्ति प्रारम्भ हुई। पाक्वात्त्यों के ईसाई धम-प्रणालों में वही मान्यता है। बाइबल में लिखा है कि God made man ofter his own image यानि भगवान् ने अपनी जैसी ही मानव मी मृति पडी । वैदिक संस्कृति में भी तो देवी-देवताओं का चेहरा मानवों जैसा हो बनाया जाता है। कहीं-कहीं परमात्मा की मूर्ति में अनेक हाथ या शिर बताए जाते हैं जो भगवान की अपार शक्ति के द्योतक हैं।

पाधनिक पाक्वात्य इतिहासकारों ने उनके बाइवल के कथन पर मिन्नास बतलाकर बन्दर से मानव बना, इस ग्रटपटे डार्विन के सिद्धांत को ही धपना लिया है। उनके इस कल्पनानुसार घनेक घने वनों में यदच्छया विविध कपि-सम्हों के मानव-समृह यथा तथा, जहां तहां, जैसे-कैसे होते रहे। उसमें न कोई योजना थी और न ही कोई कम।

वैदिक संस्कृति के बनुसार ईश्वर ने मानव का निर्माण बड़ा सोच-सममकर योजनाबद्ध रीति से किया। परमेश्वर-निर्मित वे मानव सुर बहुलाए। ईश्वर की सन्तान होने के कारण वे ईश्वर जैसे ही सुन्दर, सुदृढ़, सर्वगुणसम्पन्न, कार्यकृशल, शक्तिमान् और बुद्धिमान् थे।

किन्त कालगति से वस्तुएँ पुरानी, दुवंल और दोषपूर्ण होती रहती है। वही नियम मानवी शरीर स्रोर समाज पर भी लागू है। प्रारम्भिक देवी गुणमंडित मानवों में भी शनै:-शनै: मतभेद बढ़ते गये, कलह होने लगे, फुट पहती गई। देवी मानवों के गुणों का लोप होते-होते उस मूल अविभक्त देवीगुणीवाले मानवी कुट्ब के विभक्त समूह गंधवं, यक्त. किन्नर, नाग पादि बहुला । अन्य जो कोधी, ग्रत्याचारी ग्रीर दुष्ट बने वे सुर के उल्टे घमुर, राक्षम, दैत्य धौर दानव कहलाए। पाश्चात्त्य ईसाई-परम्परा में भी बह घटना योंकत है। वे संटन् (Satan) यानि शैतान की fallen angel (फॉलन् एजल) मानि पतित देव ही कहते हैं।

ष्रागे चलकर कौरव कुल में ही फूट पड़कर भीषण संहार वाला महाभारतीय युद्ध लड़ा गया जिसमें गणमान्य व्यक्तियों में केवल पांच पांडव ही बचे। साम्राज्य खंडित हो गया। कौरव (पांडव) ही ग्रंतिम वैदिक विश्वसम्राट्थे, जिनके पश्चात् वह युद्धोत्तर काल में द्वारका प्रदेश में अण्वस्त्रों के (मूसल) विस्फोट के कारण बचे-कुचे यादवों को वह प्रदेश छोड़कर सुर, असुर, (सीरिया, असीरिया), पुलस्तिन् (पॅलेस्टाईन), जनार्दन (जॉर्डन) आदि प्रदेश में जाकर बसना पड़ा। वे ही आजकल के यहदी लोग है।

तत्पश्चात् छल, बल, कपट या प्रलोभन से वैदिक समाज के कुछ लोग अपने आपको ईसाई मानकर अलग हो गये।

सातवीं शताब्दी से उसी प्रकार दहशत ग्रीर दबाव, प्रलोभन ग्रादि द्वारा वैदिक समाज के कुछ अन्य लोग अपने आपको मुसलमान मानकर दूसरों से शत्रुत्व भाव रखने लगे।

इस प्रकार मूलतः देवतुल्य, देवनिर्मित मानव-समाज की वर्तमान पतित, विभक्त और टूटी-फूटी अवस्था का इतिहास सारांश में जो ऊपर दिया है उसी के सर्वांगीण प्रमाण इस ग्रंथ के अगले पृष्ठों में प्रस्तुत हैं। मानवीय इतिहास की आरम्भ से ग्रंत तक ऐसी ग्रखंडित, सुसूत्र कथा मालूम कराना मानव की ज्ञानप्राप्ति और प्रगति के लिए बड़ा आवश्यक है।

उस इतिहास का धारम्भ लाखों, करोड़ों वर्ष पूर्व हुआ जब ईश्वर ने प्रथमतः प्रजापति नाम के मानव और मातृकाएँ नाम की देवियों का निर्माण किया। ब्रह्मा, स्वायंभव मनु, मरीचि, भृगु, पुलस्त्य, दक्ष, कश्यप, अंगिरा, पुलह, ऋतु, अत्रि, वरुण इत्यादि उन मूल प्रजापति पुरुषों के नाम वैदिक परम्परा में जात है। उनमें से कुछ सप्तिष कहलाते हैं क्योंकि उन्होंने ऋषिपरम्परा चलाई।

मात्काएँ वे देवियाँ हैं जो जगन्माता हैं। इसी कारण उन्हें मात्काएँ कहते हैं। वैदिक धार्मिक विधियों में सूप में चावल के स्तर पर उन मातुकान्रों की पुष्पस्मृति में २७ पूगीफल (यानि सुपारी) रखकर उनका पूजन किया जाता है। मरियम्मा (यानि Mother Mary), जगदम्बा, भवानी, संतोषी मां, शीतला माता बादि सब उन्हीं मातुकाबों के रूप है।

प्रवम देवी कल्याचों में सोम की २७ कल्याएँ, दक्ष प्रजापति की दश कम्माएँ, मनु को इसा नाम की कन्या के नाम पाए जाते हैं। प्रथम मनुष्य 'मन्' वैवस्वत कहलाता है क्योंकि विवस्वान् यानि सूर्यं का पुत्र वैवस्वत । उसी प्रकार प्रारम्भिक देवी कन्याएँ सोम यानि चंदमा की संतानें कहलाती है। शास्त्र की दृष्टि से वह यथायं भी है। क्योंकि महिलाएँ चंद्रमा के समान नायुक, सुन्दर धौर सौम्य स्वभावी होती है। उनका मासिक धर्म भी बादगं बदस्या में चंद्र की एकेक पृथ्वी-प्रदक्षिणा पूर्ण होने पर आता है। मातायों के गर्भ का बालक भी चंद्रमा के दस फरेर पूर्ण होने पर पृथ्वी पर उतरने के लिए तैयार हो जाता है।

पुरुष विवस्तान् यानि सूर्य जैसा प्रस्तर और शुक्क होता है अतः न तो उसमें स्थियों जैसा कोई मासिक धर्म होता है ग्रोर न ही कोई गर्भ

बैदिक संस्कृति में सुर्य और चंद्र द्वारा बताई गई मानव की उत्पत्ति शास्त्रीय दृष्टि से भी ठीक है। क्योंकि पृथ्वी पर उत्पन्न हुई जीवसृष्टि मुवं-बंद की ही कोटा है। घतएव 'यावच्चन्द्रदिवाकरी' सुव्टि की अन्तिम मर्यादा कही जाती है।

मूल युवा स्त्री धौर पुरुष, बच्चे, बूढ़े घादि प्रथम मानव पीढ़ी या योडियां ठेठ भगवान् ने ही निर्माण कर इस कालचक और जीवोत्पत्ति परम्परा को चनाया, यह बैदिक धारणा मानवी अनुभव से पूर्णतया खरी उदरती है क्योंकि भेड़, बकरी, कुक्कुट आदि पालन का धन्धा करने वाले व्यक्ति भी घारम्भ में नर, मादा घार घंडे रखकर पशु-पक्षियों की निपत्र विष्यु करते हैं। भगवान् ने वैसे ही किया। मानव स्रव भगवान् के अतिनिधि के नाते यही प्रधा भागे चला रहा है जो परमपिता परमेश्वर ने ने उसे सिसलाई है।

उसी प्रकार ईव्वर ने सादि मानवों को १६ विद्या और ६४ कलाओं का जान दिया। धनः शिल्पकता के प्रवर्तक विश्वकर्मा, संगीत कला के मागंदशंश गंधवं, धावुवंद के प्रणेता धन्वन्तरी छादि घादा गुरुजन वैदिक परम्परा में समृत है। इत, चेता, डापर झादि युगों में वेद और अन्य शस्त्र-नास्वविद्या का कमणः पतन ही होता रहा । वेद घटते गये । विद्याएँ कम

होती गई ग्रौर गुरुजनों का ज्ञान, ग्राचार-विचार ग्रादि का स्तर भी घटिया होता गया।

तथापि पाश्चात्त्य संस्कृति में पले वर्तमान विद्वानों की धारणा इससे पूर्णतया विपरीत है। उनका अनुमान है कि वानर से वनमानव बना और वनमानव किसी प्रकार स्व-उन्नति करता गया। यानि उसने पणु-पक्षियों की ध्वनियों का अनुकरण करते-करते भाषा बना ली, सागर-किनारे पर लकीरें खींचते-खींचते लिपि बना ली।

पाण्चात्त्य विद्वानों की वह सामान्य धारणा मानव के अपने नित्य के ग्रनुभव से पूर्णतया विपरीत है। पढ़ने वाले शिष्य से पढ़ाने वाले गृह का ज्ञान कई गुना अधिक होता है। तभी वह शिष्यों को ज्ञानी बना सकता है। श्रतः वानर वनमानस बना श्रीर वनमानस ग्रपने श्राप प्रगति करता गया, यह धारणा पूर्णतया निराधार है।

ऊपर दिये गये विवरणानुसार मानवी जीवन का आरम्भ पश्योनि और वन्य जीवन से न होकर पूर्ण ज्ञानी और शक्तिमान् दैवी परिवार के रूप में हम्रा।

मानव-समाज आरम्भ में प्रपितामहा, पितामह, पिता, पुत्र, पौत्र, भांजे, भतीजे, चाचा, चाची, मामा, मामी, बुग्रा, फूफा ग्रादि का एक दैवी अविभक्त कृट्ब था। जैसे आजकल भी ऐसे कई कुटुंब होते हैं, किन्तु जैसे-जैसे पुत्रपोत्रप्रपोत्रादि परिवार बढ़ता गया वैसे-वैसे धीरे-धीरे आलस, शिथिलता, ग्रस्या, ग्रज्ञान, ग्रविद्या, दुराचार ग्रादि दुर्गुणों का भी प्रवेश भौर प्रसार होने लगा जैसा कि अपना आज भी नित्य का अनुभव है। उसके कारण अनबन और असमाधान बढ़ते गये। होते-होते दुष्टता, दुरिभमान, दुराचार, ग्रत्याचार, भ्रष्टाचार में ही सार्थंक मानने वाले ग्रसुर, दैत्य, दानव, राक्षस, निशाचर कहलाने लगे। उनका नेता बलि बड़ा बलिष्ठ हो गया। अविभक्त दैवी बैदिक परिवार से उसे निकाले बिना किसी को चैन नहीं था। अन्त में अन्य सत्प्रवृत्ति के व्यक्तियों ने हिम्मत कर वामनावतारी विष्णु के नेतृत्व में लड़कर बलि को पराजित कर पाताल तक उसका पीछा किया।

यह सारा इतिहास जहां घटा वह कैलास और मानस सरोवर से

सिंघु नदी तक का प्रदेश था। वहां से बिल को पाताल यानि भूमध्य सागर तह, यूरोप, बफीका घौर घरव प्रदेश बादि में जाकर रहना पड़ा। महः दैत्व-दानव-राक्षस परिवार का राज्य उन प्रदेशों में स्थापित हुआ। उस प्राचीन देवमनुष्य विरुद्ध राक्षस' संघर्ष के चिह्न इतिहास भौर भूगोल में बाज भी विपूल मात्रा में विद्यमान है।

ब्रोप में डैन्यूब, टब्, डॉइटस् दानवमकं (डेन्माकं), काश्यपीय सागर (Caspian Sea) इत्यादि दैत्यों के प्राचीन बस्तियों के चिह्न ग्राज भी द्माचर है। प्राचीन महाकाय कूर प्राणियों को यौरोपीय भाषा में Dinosaur महा जाता है जो दानवासुर का विकृत रूप है।

बैदिक संस्कृति में जो मुतन, वितल, रसातल, पाताल, धरातल आदि प्राचीन परम्परा के शब्द है वे ब्राज भी इतली (Italy), तल प्रवीय (Tel Aviv), तल समर्ना (Tel Amerna) सादि नामों में टिके हुए हैं। तल का बार्ष या सागर-स्तर (sea level) जहां शुष्क भूमि परिसीमा होती है। जिस घरेण में वे शब्द प्रचलित है वहां यूरोप भी संस्कृत 'सुरूप' (खंड) बा पपन्नम है। उसे सुरूप' प्रदेश इसलिए कहा जाता था कि वहां के लोग स्थ्यवान् होते है।

इस बकार मनादि काल से बाज तक के इतिहास का ग्रखंड, सुसंगत, तमंमूड निवरण साधार, सप्रमाण प्रस्तुत करने वाला यह ग्रन्थ वैदिक विशवराष्ट्र का इतिहास या हिन्दू विश्वराष्ट्र का इतिहास कहा जा सकता है।

डॉसहास की ऐसी यनेकानेक गुरिवयां मुलभाने वाला और ग्रनादि बाल में बाज तक का इतिहास बखंडित रूप में प्रस्तुत करने वाला ग्रन्थ सन् ११८२ में मैंने प्रथम मराठी में प्रकाणित किया। उस ६४१ पृष्ठीं के प्रमा का शीर्षक है 'हिन्दू विवय राष्ट्राचा इतिहास'। उसी विषय का प्रांग्ल संस्करण परपुर नए स्थीरे सहित सन् १६८४ में मैने प्रकाणित किया। उसमें १६१२ से भी प्रधिक पृष्ट हैं। नाम है World Vedic Heritage।

उस प्रन्य की हिन्दी बाबकों को उपलब्ध कराने के लिए प्रारम्भिक विचार तो यही या कि बास्त यन्य का ही हिन्दी सनुवाद किया जाए । हिन्दी घनुबाद करते का कार्य कटक के मेरे एक मित्र श्री रघुनाथ महापात्र जी ने स्वयं सम्पन्न कराने की इच्छा प्रकट की। कटक हिन्दी प्रणिक्षण संस्थान के वे प्रधान भाचायं हैं। उनसे मेरा परिचय योगायोग से तब हुमा जब मैं World Vedic Heritage ग्रन्थ मुद्रण के लिए लगभग ११ महीने से भ्वनेश्वर में रह रहा था। वहां से कटक कुछ १५ मील दूरी पर है।

एक सम्मेलन में मैंने दो भाषण दिए। उस समय रचनाथ जी श्रोतायों में थे।

तत्पश्चात् एक ग्रन्य नगर में उन्होंने मेरा भाषण ग्रायोजित किया। उस सम्बन्ध में उनका निवेदन उन्हीं के शब्दों में मैं यहां उद्धत कर रहा हं। रघुनाथ जी लिखते हैं कि "World Vedic Heritage ग्रन्थ के प्रणेता श्रीयुत पुरुषोत्तम नागेश ग्रोक जी से मेरा परिचय जनवरी १६८४ को कटक में उनके भारतीय इतिहास एवं वैदिक संस्कृति विषयक दो भाषणों को सुनकर हुआ। उनके नए तथ्यों के ज्ञान का लाभ ब्रह्मपुर (गंजाम) के विद्वज्जनों को मिले इस हेतु हम लोगों ने उनका एक भाषण उस नगर में आयोजित किया। अध्यापक, डॉक्टर, इंजीनियर, शिक्षाविद्, युवक, छात्र, सरकारी अधिकारी, वयोवृद्ध नागरिक ग्रादि श्रोता पांच सौ से ग्रधिक उपस्थित थे। वैदिक संस्कृति एवं संस्कृत भाषा की उत्कृष्टता एवं विश्वव्यापकता के स्रोक जी के शोध सिद्धान्त तल्लीनता से साढे तीन घंटे सारे सुनते रहे। उस विषय का उनका यांग्ल ग्रन्थ उन दिनों भूवनेश्वर में मुद्रणाधीन था। सारे विश्व को ज्ञानान्वित ग्रीर विशेषतः भारतीयों को गौरवान्वित कराने वाला वह ग्रन्थ हिन्दी भाषा में भी जीव्रातिजीव्र उपलब्ध हो, इस भावना से मैंने श्रोक जी से अनुवाद की अनुमति मांगी। अनुमति मिलते ही मैंने अनुवाद कार्य प्रारम्भ कर भी दिया।"

तथापि प्रत्यक्ष में जब अनुवाद मेरे हाथ दिल्ली में बाया तो वह बारीक हस्ताक्षर में था। उस हस्ताक्षर की लपेट समभने में मुद्रक को कठिनाई होती। ग्रीर दिल्ली से कटक बहुत दूर होने से लेखक ग्रीर श्रनुवादक में जो वार्ताविमशं समय-समय पर होना चाहिए वह भी नहीं हो सका। ग्रतः दुर्भाग्यवश मुभ्रे ग्रनुवाद की योजना छोड़ मूल रूप में ही यह ग्रन्थ हिन्दी में लिखना पड़ा। हिन्दी मेरी मातृभाषा तो है नहीं। प्रतः कुछ भिभक्त के साथ मैंने यह ग्रन्थ हिन्दी में स्वयं लिखने का प्रवास किया

है। उसमें मैं कहां तक सफल हुआ हूं वह वाचक जानें। मुक्ते थोड़ा-सा बाधार इस बात का या कि बर्वाप मेरी मातृभाषा हिन्दी नहीं थी। मेरे बीदन का प्रदीय भाग हिन्दी भाषी प्रदेशों में ही बीता। वहाँ भी हिन्दी साहित्य या समाचार पत्र पढ़ने की कभी आवश्यकता भी नहीं पड़ी। तवावि हिन्दी बोलवाल से मेरा सतत सम्पर्क रहा। उसी के आधार पर मिन यह बन्य स्वयं हिन्दी में लिखने का साहस किया। उसके सिवा अन्य कोई बारा नहीं या। स्योंकि विश्वज्ञान ग्रीर विश्व-इतिहास के लिए इस बन्द के विषय का घत्यधिक महत्त्व ध्यान में होते हुए किसी प्रकार से यह बन्द हिन्दी पाठकों को उपमध्य कराना आवश्यक है, ऐसी मेरी धारणा यो। उसी प्रवस इच्छा के बल पर मैंने यह ग्रन्थ स्वयं हिन्दी में लिखने का प्रयास किया है। यह एक स्वतन्त्र ग्रन्य है, जिसमें ग्रांग्ल संस्करणों से भी घाँग्रक क्योरा सम्मिलित है।

नुष्त इतिहास की घनेकानेक कड़ियाँ जोड़-जोड़कर मानवी इतिहास का गुसंगत विवरण प्रस्तुत करना इस प्रन्य का मूल उद्देश्य है। तथापि इस बन्द का एक और बढ़ा लाभ है। दर्तमान समय में मानवी समाज में सपराध, कुन्यवहार, फुट, संघषं धौर तनाव दिन-प्रतिदिन बढ़ते ही जा रहे हैं। उधर ईमाई, इस्लामी बादि पंच समस्त मानवों को अपने विशिष्ट दायरे में ससोटकर बांध रखने की होड में व्यस्त हैं। इसी प्रकार महा-सहारी प्रण्यक्ति के पनेकानेक शस्त्रास्त्र नुसज्जित कर एक-दूसरे की हमकाते वाले रिक्रमा बौर प्रमेरिका जैसे राष्ट्रों की सारी मानव-जाति को सबनाशी युद्ध में पसीट से जाने की शक्यता दिखाई देने लगी है।

ऐसी ध्रथस्था में समस्त मानवों को उनके मूल वैदिक एकता का इतिहास जात कराना बडा धावश्यक हो गया है। किन्तु विविध विद्यालय बीर विश्वविद्यालयों में पढ़ाने वाले घट्यापक-प्राध्यापकों को सृष्टि-उत्पत्ति समय से भाज तक के मानवीय इतिहास की अखंडित रूपरेखा वैशी इस बन्ध में उद्व है वैसी जात नहीं है। अतः उनसे पढ़े हुए शिष्य-वो सरकारी प्रधिकारी बनकर प्रमेरिका और इंग्लैंड से लेकर चीन ग्रीर बागान तक के राष्ट्रों का तरकारी छल्पे का इतिहास अस्तुत करते हैं वह वावा-बच्चा, टूटा-कूटा, अमपूर्ण बीर शबुझों द्वारा लिखा गया इतिहास है। उदाहरणार्थ चीन, जापान ईजिप्त बादि देशों के वर्तमान इतिहास केवल २५००-३००० वर्षों से ही झारम्भ होते हैं। तत्पूर्व विश्व के सारे देशों में जो वैदिक संस्कृति थी उसका इतिहास लुप्त हो गया है। उसी प्रकार ताजमहल ब्रादि ऐतिहासिक इमारतें इस्लाम-निर्मित हैं यह वर्तमान भारत सरकार की धारणा आकामक मुसलमान और अंग्रेज जैसे मत्रुओं द्वारा रूढ़ किया हुआ भ्रम है। भारत सरकार के समान अन्य देशों के सरकारी छप्पे के इतिहास भी सारे खंडित स्रौर विकृत हुए पड़े हैं।

ऐसी ग्रवस्था में यदि विश्वभर के विद्यालयों भीर ग्रन्य संस्थाओं द्वारा सारे मानवों को इस ग्रन्थ में दिए विवरण के ग्राधार पर यदि यह जानकारी दिखाई जा सके कि वे एक ही संस्कृतभाषी वैदिक परिवार के सदस्य है ग्रीर उस परिवार के मूल सिद्धान्तानुसार सीधा, सादा, शृद्ध, सरल, सात्त्विक जीवन एकत्र भाव से व्यतीत करने से ही मानवी जीवन सुख और शांति से बीत सकेगा तो कितना श्रच्छा होगा।

उस ध्येय हेत एक जागतिक वैदिक संस्कृति विश्वविद्यालय स्थापन कर उसकी शाखाएँ विविध देश-प्रदेशों में खोलना ग्रावश्यक है।

इस ध्येय में श्रद्धा रखने वाले धार्यसमाज, हरेकुष्ण पंथ (Iskcon) प्रजापिता बह्यकुमारी, विश्व हिन्दू परिषद्, राष्ट्रीय स्वयंसेवक संघ, हवाई द्वीप में प्रस्थापित श्रेव सिद्धान्त चर्च, तिरुपति देवस्थानम् ग्रादि कई संगठन हैं। कितना ही अच्छा हो यदि ऐसे कुछ संगठन मिलकर जागतिक वैदिक संस्कृति विश्वविद्यालय स्थापन कर सकें। ऐसे जागतिक इतिहास जागृति केन्द्र के लिए लगभग दस करोड़ रुपयों की निधि मावश्यक होगी।

उस क्श्विवद्यायल को जागतिक वैदिक संस्कृति के इतिहास का पाठन और संशोधन का महान् कार्य करना होगा। रोम रामनगर होने का इतिहास, व्हॅटिकन् के पोप वैदिक धर्मगुरु होते थे तब का उनका इतिहास, म्रांग्ल द्वीप स्थित केंटरवरी नगर के मार्चविशप शंकरपुरी के वैदिक धर्म-गुरु होते थे, तब का इतिहास ऐसे कितने ही बड़े रोचक और महत्त्वपूर्ण विषय हैं जिन पर संशोधन कर हजारों नए ग्रन्थ लिखकर प्रकाशित करने होंगे।

जो व्यक्ति या संस्थाएँ इस विशाल और पवित्र जागतिक ज्ञानकार्य में प्रत्यक्ष सहाय्य देना चाहें वे मेरे से सम्पकं करें।

एन-१२ द ग्रेटर कैलास-१ नई दिल्ली-११००४८

-पुरुषोत्तम नागेश श्लोक

8

# क्रोध और आरोप

इस ग्रंथ के लेखन में मेरे मन में दो विरोधी भावों का मिश्रण रहा-

एक विपुत सात्त्विक समाधान और दूसरा गम्भीर विपाद।

XAT.COM

सात्विक समाधान इसलिए कि इस ग्रन्थ के द्वारा मैं यह प्रतिपादित कर सका हूं कि मानवी इतिहास के ग्रारम्भ से ही संस्कृतभाषा एवं वैदिक संस्कृति का विश्व में प्रचलन था। मानव का निर्माण योजनाबद्ध पद्धति से एक केन्द्रीय देवी स्रोत से हुगा, न कि जहाँ-तहाँ, जैसे-कैसे, घने जंगलों में उछन-कूद करने वाले वानरों से—जैसे कि पाश्चात्त्य विचारधारा से प्रमावित बतमान प्रधिकारी विद्वव्यां की धारणा है।

धौर विषाद इस कारण कि बड़ी-बड़ी शैक्षणिक उपाधियों से मण्डित, धांधकारपदों पर धांधिष्ठत विद्वान् तथा समाचार-पत्रों व समाचार-सस्याधों के कर्ता-धर्ताधों ने धनान, सकर्मण्यता, भय, धार्मिक या साम्प्र-दायिक बन्धन, रोजगार की वेडिया, सरकार की चापलूसी, या सकारण गत्रुत्व की भावना से इस तथ्य को जनता से छिपा रखा है कि विश्व-भर में वेडिक संस्कृति तथा संस्कृत भाषा का प्रचलन ईसापूर्व काल में था।

उदाहरण बाइबल ने भी ईसापूर्व विश्व के इस तथ्य का उल्लेख किया है कि सम्पूर्ण विश्व में एक ही भाषा बोली जाती थी (The whole earth was of one language and one speech—genesis 11:1) वह नाषा भी संस्कृत तथा समूचे विश्व की इकलौती एक संस्कृति थी—वैदिक।

प्रतिष्ठित योरोपीय ईसाई विद्वानों को—पुरातस्वीय, दार्शनिक, एतिहासिक, प्रापिक प्रादि प्रनेक प्रमाणों से वह तथ्य प्रवगत है। जाना बाहिए था। सर विस्थम् जोन्स, मैक्समूलर, विल्सन ग्रादि विद्वान् भली प्रवार जानते थे कि इटली ग्रादि योरोपीय देशों में कई शिवलिंग पाये गये हैं। रोमन सम्यता के अन्तर्गत घर, महल, नगर ब्रादि के द्वारों पर गणेशजी की प्रतिमा प्रतिष्ठापित की जाती थी। भारत में विद्यमान वैदिक संस्कृति में यदि वही देवताएँ विल्सन, मैक्समूलर ब्रादि पाश्चात्त्य विद्वानों को परिचित हो गई थीं तो उन्होंने उससे यह निष्कर्ष क्यों नहीं निकाला कि यूरोप में भी ईसाईधमंप्रसार से पूर्व वही संस्कृति थी? उन्हीं की पाश्चात्त्य परिभाषा में ऐसी श्रकमंण्यता पर दोषी व्यक्तियों को कहते हैं कि They were either knowes or fools यानि या तो वे कृटिल थे या बुद्ध।

भारत की विद्यमान वैदिक संस्कृति धौर ईसापूर्व यूरोप की संस्कृति में जव-जब उन्हें ऐसी अनेकानेक समानताएँ दृष्टिगोचर हुई तब-तब वे उन सब समानताओं को दूरान्धेषी, काकतालीय संयोग मानकर उनकी अपनी यौरोपीय ईसाई अकड़ में नगण्य कहकर ठकराते रहे।

#### अयोग्य संशोधन-पद्धति

इस प्रकार विश्व-भर के महत्त्वपूर्ण प्रमाणों के ढेर-के-ढेर ग्राज तक के श्रिधकांश विद्वज्जन एक-एक श्रलग-श्रलग करके काटते रहने के कारण उनसे कोई महत्त्वपूर्ण निष्कर्ष नहीं निकाल पाये हैं। ऐसे सदोष संशोधन-पद्धति के कारण वे प्रमाण भी नगण्य समभकर दुर्लक्षित होते गए और सामान्य लोग भी मौलिक शोध-सिद्धान्तों से बंचित रह गए।

किसी मुकड़ी पर्वतधाटी में खड़े होकर जैसा एक ही सैनिक विरोधी सेना के आगे बढ़ने वाले एक-एक सिपाही को लील या काट सकता है वैसे ही वर्तमान पाक्चात्य प्रणाली के विद्वान् सारे प्रमाणों को एक-एक करके अग्राह्म घोषित कर देते हैं। वस्तुत: सारे प्रमाणों का सर्वकष संकलित भाव से मूल्यांकन करना आवश्यक होता है।

कल्पना की जिए कि किसी वध की घटना पर एक आरोपी को न्यायालय में उपस्थित किया है। उसको अपराधी सिद्ध करने के लिए पुलिस अनेकाने क मुद्दे प्रस्तुत करती है। एक यह कि मृतक और आरोपी का परस्पर वैमनस्य था। इस पर बचावपक्ष यह आक्षेप उठाएगा कि शत्रुता तो अनेकों से होती है तथापि अधिकांश शत्रुता में वध कहाँ होता है? दूसरा मुद्दा यदि पुलिस इस तरह से कहे कि रक्त के दाग लगा एक छुरा आरोपी के हाथ में पाया गमा। इस पर बचावपक्ष यह कह सकता है कि रक्त से लथपथ छुरे हर सटिक के यहां होते हैं तथापि घारोपी घपराधी होने का वह प्रमाण नहीं। इस प्रकार यदि एक-एक करके सारे प्रमाणों को निकम्मा घोषित कर दिया बाए तो किसी सारोपी को दोषी ठहराया ही नहीं जा सकेगा। अतः विविध प्रमायों में मिलने बाले सत्य के कण-कण एक सूत्र में पिरोकर एक संस्थित निष्कषं पर पहुंचने की बावश्यकता होती है।

# सत्यान्वेचण के मार्ग की बाधाएँ

धमं, सम्प्रदाद, राष्ट्र, व्यक्तिनिष्ठा, उपकारों का बोभ और प्रत्येक के मन में स्थानापत्न हुए विविध दुराग्रह मादि कई अदृश्य बन्धनों के कारण मौलिक प्रमाणों को निकम्मे समझकर फेक देने की भावना कइयों के मस्तिष्क में पनपती रहती है। उदाहरण से इस ग्रन्थ में आगे सिद्ध किया है कि 'ईशम् कृष्ण' का हो सपभ्रंश 'जीभम् कृस्त' है। तयापि आज जबकि सारे विश्व में पश्चिमी ईसाई सम्यता का प्रभाव है तब कौन ईसाई इस तब्य की छानबीन करने के लिए सिद्ध होगा कि जीभस् नाम का कोई व्यक्तिया हो नहीं? कौन मुसलमान ऐसे प्रस्ताव या प्रमाण का कभी विचार-विमशं करेगा जिसमें कुरान या मुहम्मद का महत्त्व कम होता हो। यतः यन्या मुद-मुद्दे प्रपने प्रापको रेविड्यां बांटे-कहावत के अनुसार बतंमान पूर्व के इतिहासवेता संशोधन का केवल ढोंग रचाकर ईसाई ग्रीर इस्लामी बधिकारियों द्वारा पढ़ाए-रटाए निष्कर्षों की ही तोतापंची करने में जीवन गवा देते हैं।

# मुफी परम्परा को वेदान्ती समझने का षड्यन्त्र

सरकारी शासन चनाने वाले व्यक्तियों का मानसिक भुकाव जिस नरफ हो उसी के बतुकूल भूठ-पर-भूठ मड़कर एकडोंगी 'राष्ट्रीय' इतिहास तंपार करने की प्रकृति वर्तमान भारत में प्रदीर्घ परतन्त्रता के कारण बनी हुई है। इसका पर्दाफाण कर सत्य के आधार पर ही इतिहास लिखने का धादमं इतिहासकारों को धपनाना चाहिए। यह धादमं पाठकों के सम्मुख प्रस्थापित करने का इस प्रन्य का एक प्रमुख उद्देश्य है।

विगत १२३५ वर्षों में (ई० स० ७१२ से १६४७ तक) प्रथम इस्लामी श्रीर तत्पश्चात् ब्रिटिश शासन के अन्तर्गत कितने भूठ इतिहास में डेर-के-देर भरे गये हैं इसके मैं कुछ उदाहरण यहाँ नीचे प्रस्तुत कर रहा हूं। जैसे—

- (१) शेरणाह ने ग्रपने पाँच वर्षों (सन् १५४० से १५४५ तक) के शासन में लाहीर से कलकत्ता, लाहीर से उज्जैन-ऐसी कई सड़कें बनवाई। और शेरशाह ग्राधुनिक डाक-व्यवस्था का जनक था।
- (२) अकबर बड़ा श्रेष्ठ ग्रौर सद्गुणी सम्राट् था जिसने दीने इलाही नाम का धमं भी चलाया।
  - (३) ग्रीरंगजेव टोपियां सीकर उसी से निजी खर्च चलाता था।
- (४) ग्रमीर खुसरो, ब्रब्दुल रहीम खानखाना ग्रौर दारा संस्कृत के पण्डित थे।

(५) इस्लामी फकीरों की सूफी विचारधारा ठेठ वेदान्त ही थी।

ऐसे-ऐसे निष्कर्षों का वर्णन या मण्डन जो इतिहासज्ञ करते रहते हैं या तो सत्य इतिहास जानते नहीं या उसे जान-बूभकर मरोड़ देते हैं। इस्लामी सुल्तान हिन्दुओं को कत्ल कर जो मन्दिर ग्रादि भवन नष्ट-भ्रष्ट करते थे उसी में इस्लामी सेना के साथ ग्राने वाले मुसलमान फकीर वस जाते थे। अतः बक्तियार काकी, सलीम चिस्ती, निजामुद्दीन, मुईनुद्दीन चिस्ती श्रादि सबकी कब्रें मिन्द्रिशें में ही बनी हुई हैं। मुल्तान जैसे ही इस्लामी सेना द्वारा हिन्दू राजाओं पर हमले करते थे इस्लाभी फकीर भी इस्लामी गुण्डों की भुण्डे के साथ हिन्दू नागरिकों पर हमला कर इनको कल्ल करते, लूटते, स्त्रियों को भगा ले जाते श्रीर जो पकड़ में श्राते उन्हें जबरन मुसलमान बनाते। इस्लामी फकीरों के भी वैसे ही स्त्रियों से भर विशाल जनानखाने थे जैसे कि मुसलमान सुल्तानों के। उन्हें भी वही दुराचरण करते पाया जाता था जिसके लिए सुल्तान कुख्यात थे। ग्रन्तर केवल इतना ही या कि सुल्तान के पास जितना धन, सेना और शानशौकत थी इतनी फकीरों के पास नहीं होती थी। न तथाकथित फकीरों के सूफी काव्य-पंक्तियों में काफिरों की कत्ल करना और उनके रक्त में गरमागरम इस्लामी तलवारों को ठण्डी करने की बातें दोहराई जाती थीं। ऐसे काव्य करने वाले या गाने वाले फकीरों को अब्दुर रहीम लानलाना और अभीर

53

सुमरो जैसे दरबारियों को वेदान्त के तोल का सूफीवाद-प्रतिवादक का सम्मान प्रदान करना या तो घोर प्रज्ञान का लक्षण है या स्वाधीं निलंजनता का। ऐसे विद्वान् वे निष्कर्ष प्रपने धाप तक ही सीमित रखते तो विचार-का। ऐसे विद्वान् वे निष्कर्ष प्रपने धाप तक ही सीमित रखते तो विचार-स्वतन्त्रता के वहाने उस भूल को इसे क्षमा की जा सकती है। किन्तु जव स्वतन्त्रता के वहाने उस भूल को इसे क्षमा की जा सकती है। किन्तु जव ऐसे व्यक्ति सरकारी प्रधिकारपद या लौकिक सम्मान का दुरुपयोग कर ऐसे व्यक्ति सरकारी प्रधिकारपद या लौकिक सम्मान का दुरुपयोग कर विद्वाधीं वर्ग के मत में यह भूठा इतिहास कूट-कूटकर भरने के माध्यम वनते हैं तो उन्हें कहा दण्ड दिया जाना चाहिए। गत घटनात्रों को वर्तमान राजनीति को प्रावश्यकतानुसार तोड़-मरोड़कर प्रस्तुत करना महापाप है। ताजमहन को जाहजहां वालो कथा वैसा ही एक पड्यन्त्र है।

#### ताजमहल

बहां किसी का कोई स्वार्ध जुड़ा हो वहां सत्य को डकने की या 'भूठ' कहकर ठकराने की सामान्य प्रवृत्ति होती है। इसका एक ज्वलन्त उदाहरण है ताजमहत्त। बिगत २० वर्षों से मेरे प्रनेकों शोध-प्रवन्ध, लेख, पुस्तकें ग्रोर व्याख्यानों द्वारा मैने यह प्रमाणित किया है कि ताजमहल एक प्राचीन जिनमन्दिर है, न कि १ अवीं सदी का मकवरा। यदि इस तथ्य को मान निया जाए तो घनेक इतिहासवेता, पुरातत्त्वविद्, कला एवं स्थापत्य-विकारद, संब्रहालय, विक्वविद्यालय और पर्यटन विभाग के सरकारी षधिकारी ग्रीर जनता को ताजमहलसम्बन्धी अपनी-अपनी मान्यता त्याग दनी पहेंगी। बतः ये सारे लोग ताजमहल के मूल निर्मिती के बारे में बहस करना टालते रहते हैं। इतना ही नहीं अपितु वे शाहजहां ही ताजमहल का निर्माता या इसी बात को सभी भी सहहास से निराधार निरन्तर दोहराते रहते हैं। उन्हें डर है कि ताजमहल को शाहजहां के पूर्व की निर्मिती मानने से कहीं उनकी जान में बाधा न ग्राए, विद्वता की प्रतिष्ठा को ग्रहण न लगे, प्रधिकारपद त्यागने न पड़जाएं ग्रीर उनके लिखे इतिहास ग्रन्थ निकम्मे न सिंह हों। ऐसे क्षुद्र, स्वायीं भावना के कारण विश्वभर के करोड़ों विद्वज्ञन सत्य को ही प्रसत्य सिद्ध करने के उद्योग में व्यस्त रहते हैं। अतः पाठकरण इस तथ्य की भागी प्रकार जान में कि सत्यान्वेषण तो एक जटिल

श्रीर संकटमय कार्य तो होता ही है किन्तु खोजे हुए सत्य को सरकार घीर जनता के गले उत्तरवाना भी एक महान् कठिन कार्य होता है। सत्य जब असुविधाजनक हो तो उसे मानने की ईमानदारी गिने-चुने व्यक्तियों में ही होती है। श्रन्य सारे सत्य को असत्य श्रीर श्रसत्य को कामचलाऊ सत्य मानकर चलने में ही पुरुषार्य मानते हैं। श्रतः सत्य इतिहास लिखना-पढ़ना श्रीर पढ़ाने में भी साहस की ग्रावश्यकता होती है।

#### मेरी चुनौती

इसी प्रकार विश्वभर के सारे ऐतिहासिक (तथाकथित) मकबरे और मिस्जिदें सारी हथियाई हुई हिन्दू इमारतें हैं यह मेरा शोधिसद्धान्त है। उस पर मान्यवर इतिहासवेत्ता, श्रध्यापक-प्राध्यापक, 'इस्लामी कला और स्थापत्य के जानकार', दरगाहों के मुजावर, मिस्जिदों के इमाम, प्रमुख समाचारपत्रों के सम्पादक, लन्दन, न्यूयाकं तथा दिल्ली के रेडियो तथा दूरदर्शन के कार्यकर्ता, तथा वे सभी जो इस्लामी कला की महत्ता का गान करते रहते हैं—इन सबको मैंने चुनौती दी है कि वे इस पर मुक्तसे शास्त्रायं करें। तथापि न तो मेरे से शास्त्रायं करने की किसी ने हिम्मत की और न ही मेरे निष्कर्षों की सराहना करने की उदारता दिखलाई। ऐसे व्यक्तियों से भारत के या विश्व के सत्य इतिहास के शोध की या सत्य इतिहास पढ़ाए जाने की आशा करना व्यथं है।

कई व्यक्ति तो ग्रपने ग्रधिकार-पद के मद में किसी नये शोध-सुभावों का विचारविमशं करने की मन:स्थिति में होते ही नहीं हैं। उदाहरण मैंने ग्रांक्सफड़ं ग्रीर वेव्स्टसं ग्रांग्ल शब्दकोशकारों को निष्कर्ष लिखा कि ग्रन्य सारी भाषाग्रों की तरह ग्रांग्ल भाषा भी संस्कृत का ही ग्रपश्चब्ट या विकृत रूप होने का कारण ग्रांग्ल शब्दों की जहां तक बने संस्कृत ब्युत्पत्ति वतलाना योग्य होगा। हाल के ग्रांग्ल या ग्रन्य यौरोपीय शब्दकोशों में ऐसा नहीं किया जाता। तथापि ग्रपने उच्च पद, ग्रधिकार ग्रीर वेतन के नशे में ऐसे मूलगामी सुभावों को सोचने की मन:स्थिति में वे होते ही नहीं।

अतः ऐसा प्रतीत होता है कि प्रत्येक भिक्षा-विभाग में विगत १०००-१५०० वर्षों के ईसाई एवं इस्लामी मतप्रणासी के दबाव से सत्य इतिहास

बैदिक बादगों की कथायों में सत्यकाम जावाली का जो महत्त्व ग्रादशं को इककर नष्ट किया जा रहा है।

है वहों एक प्रकार से इस प्रन्य का इतिहास क्षेत्र में महत्त्व है। चारों स्रोर, वर्तमान के धागे-पोछे दृष्टिलेप करने पर हृदयविदारण करने वाला दृश्य यह दीसता है कि अधिकांश जन भय, लज्जा, भिभक्त के कारण या स्वार्थ-नोत्पतावश भुठनाए गये इतिहास का ही समयंन करना निजी कतंव्य समझते हैं। जो प्रसहाय महिलाएँ किसी तरह जीवन विताने के लिए देश्या-व्यवसाय करती है उनकी विवशता के कारण स्वशरीर-विकय पाप नहीं माना जाना चाहिए। किन्तु जो विद्वज्जन नाम, अधिकार, सम्पदा, जीवन को मुख-मुविधाएँ या केवल प्रधिकारास्ट्र कांग्रेसी नेताओं की कृपा-दृष्टि बनी रहे या बश्च्याटि न हो या मुसलमानों को बुरा न लगे इसलिए वाजमहल बादि इमारतों को इस्लाम-निर्मित ही कहते रहने का दुराग्रह करते हुए सारे प्रमाणों के प्रति जानबू सकर प्रांखें मूंद लेते हैं, उनके इस पापाचरण को तो कोई सीमा ही नहीं रहती। जब सारे विश्व के करोड़ों मुकिक्षित जन मौनवत धारण कर या बन्य प्रकार से सत्य इतिहास को दबाए रखने में या कुचल डालने में घपनी सारी शक्ति लगा देते हैं तो उस ध्यता और स्वार्णाचरण का तो कहना ही क्या है !! ऐसी अवस्था में उन सबको सतकारकर, उनकी बेशुमार शासन-शक्ति, संख्या-शक्ति, सुविधाओं को शक्ति, तिरस्कार-शक्ति, बदला लेने की भावना ग्रादि का विरोध कर सत्य इतिहास का ब्वज सहराना बढ़ा दुगंम कायं होता है। कई बार ऐसे साहस में विश्व के विरोध में छातो तानकर खड़ा होने वाला वीर चकनाचूर ग्रीर नामशेष हो जाता है। मेरे पर ईश्वर की कृपा रही कि इस सत्यकामी संबर्ध में मेरी भाषिक हानि तो बहुत हुई तथापि मेरे जीवनाधार के लिए योगायोग से मुसे कभी किसी से लाचार नहीं होना पड़ा। उसी ग्राधार पर मैं सत्य इतिहास को डटकर प्रस्तुत करता रहा हूं। तथापि दो बड़े-समाव अवस्य मुक्ते खटकते रहेकि सार्वत्रिक विरोध के कारण मेरी आवाज बामाना बनों तक पहुंच हो नहीं पाती थी जैसे कोई एकाकी व्यक्ति विल्लाकर कुछ कहना बाहता हो भीर उसी समय बढ़े जोरों से बैण्ड-बाजा वनता हो। दूसरी आमी मूं रही कि सारे विश्व का करोड़ों वर्षों का लुप्त

इतिहास विश्व को पुनः उपलब्ध कराने के लिए मुभे १०-२० करोड़ रुपयों वाले लागत के एक विश्व इतिहास-संस्थान की नितान्त आवश्यकता थी। इसके लिए जनसमूहों द्वारा निधि इकट्ठा करने का बीड़ा उठाना ग्रावण्यक था। तथापि वह बन नहीं पाया। मेरे कार्य से प्रभावित कुछ दो या तीन सहस्र व्यक्तियों ने कुछ छोटे-मोटे अनुदान भेजे। उस निधि से मैं इस सत्य-इतिहास प्रणाली का केवल वार्षिक शोध ग्रंक, प्रकाशित कर पाया है। उस वार्षिक ग्रंक के लिए ग्रीर इतिहास पुनलेंखन संघटन चालू रखने के लिए मैंने ग्रपना सारा जीवन नि:शुल्क समर्पित कर रखा है।

किन्तु मुभ्तें तो पांच सहस्र नए शोध्यन्य लिखकर करोड़ों वर्षों का लुप्त इतिहास जनताजनार्दन को उपलब्ध कराने के लिए अनेक कोटि रूपयों का निधि स्रावण्यक है। वह प्राप्त न होने के कारण मेरे जीवन के कई मौलिक वर्षं नाकाम रहे। ऐतिहासिक सन्दर्भ ढूंढ़ना, इतिहास पुनलेंखन संस्थान के कार्य हेतु भिन्न-भिन्न सरकारी कार्यालयों में चक्कर लगाना म्रादि के लिए मुभ्रे एक या दो निजी सहायकों की परम भ्रावश्यकता थी। तथापि उन्हें जब तक पूरा वेतन न दिया जाए ऐसे सहायक कहां से माते ? मेरे कई मौलिक ग्रन्थ भ्रप्राप्य होते रहे हैं फिर भी उनके पुनमुँद्रण के लिए निधि इकट्ठी नहीं हो पायी जबकि गत १०० वर्षों में राजनीति के क्षेत्र में भारतीय जनता लाखों रुपयों की थैलिया बार-बार हजारों नेतायों को अपंण करती रही है। वह सारा रुपया सैरसपाटों में गुटवाजी में, सिगरेट-चाय में और रिश्वतखोरी में, निरर्थक खर्च होता रहा। उससे जनता को कोई लाभ नहीं हुआ।

उसके बजाए यदि वैसी ही धन-राशियां उस विश्व-इतिहास के लेखन-संशोधन में लगायी जाएँ तो उनसे विश्व की जनता को इतिहास का ज्ञान दिलवाकर मूल मानवी वैदिक एकता के प्रति जागृत कराने का महत्त्वपूर्ण कार्यं कराया जा सकता है। किन्तु इस ध्येय के प्रति न तो वर्तमान शासन का कोई लगाव है न जनता का।

इस देश में हाल में ५५ कोटि से भी अधिक हिन्दू हैं। वैदिक संस्कृति की मनादि काल से विश्वव्याप्ति की यह गाथा पढ़कर कइयों का हृदय गद्गद हो उठेगा। वैदिक संस्कृति को ही धपना सर्वस्व मानने वाली कई

संघटन भी भारत में भीर विक्व में कार्यरत हैं जैसे भारतीय विद्याभवन, ग्रापंसमाज, राष्ट्रीय स्वयंसेवक संघ, विश्व हिन्दूपरिषद्, विवेकानन्द केन्द्र, हरेक्या पया प्रजापिता बह्यकुमारी प्रादि। उनके प्रपने विद्यालय ग्रन्थालय, प्रकाशन विभाग भी हैं। सारे विश्व की मूल संस्कृति लाखों वर्ष तक वैदिक हो रही है-इस सिद्धान्त से इन सब सघटनयों की नीव दृढ़ हो उठती है। मतः वे यदि सारे अपनी-प्रपनी संघटनों द्वारा विश्वव्यापक वैदिक संस्कृति के इतिहास का लेखन, संशोधन पाठन आदि के लिए एक जागतिक संघटन सडा कर देते तो उसके द्वारा यह विशाल लुप्त इतिहास पुन: सर्वविदित कराने का कार्य सम्पन्न किया जा सकता है। किन्तु खेद और ग्राश्चर्य की बात है कि उनमें से किसी की भी इस कार्य के प्रति कोई रुचि या सहाय्य नहीं है। यतः जागतिक इतिहास को पुनः ग्रारम्भ से ग्रन्त तक सुसंगत सिमने की मेरी क्षमता मुविधायों के ग्रभाव से वेकाम पड़ी रही है। इसका मुक्ते बहुत रञ्ज है। प्राय: ऐसा ही दुर्भाग्य मेरे प्रतीत के ग्रौर भी प्रतिभा-गानी ग्रोर कर्तृत्ववान् व्यक्तियों के पत्ने पड़ा था। ग्रतः भवभूति के उद्गार मैं यहां उड्त कर रहा हूं-उत्पत्स्यते मम कोऽपि समान धर्मा। कालो वयं निरवधिविषुना च पृथिवी ।।

# इस अनोखे संशोधन की प्रेरणा मुझे कैसे प्राप्त हुई ?

मेरे ग्रन्थ और भाषण, लेख आदि द्वारा मैं जो इतिहास, उसके विविध तथ्य और संशोधन तन्त्र आदि प्रस्तुत करता हूँ वे वर्तमान युग के सारे ही इतिहासज्ञों के कथन से पूर्णतया भिन्न हैं। ग्रत: इस ग्रनोसे संशोधन का रहस्य क्या है ? ऐसा प्रश्न मुक्तसे कुछ जागरूक व्यक्ति समय-समय पर पूछते रहे हैं।

मैंने कभी इतिहास का कोई विशेष अध्ययन भी कभी किया नहीं था ग्रौर नाही मेरा व्यवसाय कभी इतिहास से सम्बन्धित रहा है। फिर भी में इतिहास-सम्बन्धी वर्तमान कल्पनाएं ग्रामुलाय बदल सका हूं। मैं यह कैसे कर सका ? यह प्रश्न मेरे मन में भी उठा। तब मेरे गत जीवन का सिंहावलोकन करने पर मुक्ते प्रतीत हुआ कि ऐतिहासिक इमारतों का तल्लीनता से निरीक्षण करते-करते मेरी जो चिन्तन-समाधि लग जाया करती थी उसी से मैं इतना अनोखा और विस्तृत संशोधन कर पाया।

महर्षि व्यास जी के कथनानुसार म्रामूलाग्र परिवर्तन करने वाले संशोधन के सम्बन्ध में एक प्राकृतिक, ग्राध्यात्मिक नियम इस प्रकार है-

युगान्तेऽन्तहितान् वेदान् ऐतिहासान् महपंयः। लेभिरे तपसा स्वयं आज्ञापिता भ्वा।।

यानि युग के अन्त में जब वेद या इतिहास लुप्त हो जाता है तो किसी महर्षि के तपस्या द्वारा उसके मन में ब्रह्मदेव की प्रेरणा से (वेद प्रीर इतिहास) पुनः प्रकट होते हैं। धतः ई० सन् १६४७ ई० में जब भारत की परतन्त्रता युग समाप्त होने के पश्चात् लुप्त सत्य इतिहास का ज्ञान किसी

के मन में पुनः प्रकट होना बटल या—सो वह मेरे मस्तिष्क से हुआ। सभी महात् थाविष्कारों में वही नियम लागू है। सारिणीवड कार्य करने वालों से नहीं, बरन् समाधित्य प्रात्मायों से ही ऐसा मूलगामी संशोधन सम्पन्न होता है।

## बड़े शोधों में देवी प्रेरणा की आवश्यकता

इसमें नोगों को एक सबक सोखना चाहिए। उच्च विद्या प्राप्त व्यक्तियों को थिसे-पिट सशोधन प्रणाली में विश्वविद्यालयीन घेरे में रखने के बजाय बाहरी विशास विश्व में सचार करते-करते अपने-अपने विशिष्ट र्शेय के संबोधन सम्पन्न करने का प्रवसर दिया जाना चाहिए। अपना दैवन्दिन बीवन बलाते हुए जो बचाकुचा सारा समय तल्लीनता से अपने विशिष्ट संशोधन में लगाता हो उसी को सच्चा संशोधक जानकर ऐसी मुविधाएँ उपलब्ध करा दी जानी चाहिए। जिससे उसकी ग्रन्य व्यग्रताएँ समाप्त हो जाएँ घोर वह ग्रपना सारा समय ग्रोर ध्यान ग्रपने विशिष्ट मंत्रोधन में लगा सके।

#### तल्लोन अवस्था

मेरं अपने बारे में ऐसा हुआ कि बचपन से मुक्ते ऐतिहासिक किले, बाड़े, महस, मंदिर, नगर के कोट, मुरंग प्रादियों में टहलने की वड़ी रुचि हुआ बरती थीं। मूख, प्यास पादि सब भूलकर मैं उन खण्डहरों में प्रात: से शाम तर तस्तीन प्रवस्था में दीवारों के एक सिरे से दूसरे सिरे तक और ऊपर, नोचे. प्रस्टर बाहर प्रादि को बारीकी से देखते हुए वहां के कक्ष, दीवारों को मोटाई, ऊचाई, बीढाई, रंग, प्लास्टर, टूट-फूट ग्रादि पर विचार करता रहता। घर नीटने पर शय्या पर तेटे-लेटे, भोजन करते हुए या वार्यानय में काम करते हुए भी मेरे मस्तिष्क में इतिहास के ही विचार

# अनोखे एवं भाराकान्त प्रश्न

बाई ३४ वर्षी तक उन विज्ञाल सवनों को और अन्य ऐतिहासिक स्थलों को देखते के उपरान्त एवं श्रविद्रान्त कप से उन्हें बार-बार समझले की चेष्टा से, कुछ ग्रनोसे एवं भाराकान्त प्रश्न मेरे मस्तिष्क में उठे। वे थे-

- (१) मुभ्ने आश्चयं इस बात का हुआ कि भारत के अधिकांश ऐतिहासिक भवनों के निर्माण का श्रेय मुस्लिमों को ही दिया जा रहा है, जबिक वे केवल सन् १२०६ से ही यहाँ के शासक हुए थे।
- (२) उस समय के पहले के सारे ऐतिहासिक भवनों का क्या हुआ ?
- (३) पाण्डवों से लेकर पृथ्वीराज तक के ४००० वर्षों में भारत के हिन्दू राजा, महाराजा, सम्राट्, सेठ, साहुकार, जागीरदार ग्रादि सारे रहते कहां थे ? क्या उन दिनों कोई विशाल किला, वाड़ा या महल था ही नहीं ?
- यदि उनके कोई भवन थे ही नहीं तो प्राय मुसलमानों के ग्राक्रमण का उद्देश्य क्या था? क्या वीरान भूमि, खुले मैदान और खेतों पर कब्जा करना ही उनका उद्देश्य था क्या?
- (५) यदि ब्राक्रमणकारी मुस्लिमों ने ब्रपने ब्रनिश्चित एवं बदलती राजसत्ता के होते हुए भी, इतने सारे विशाल भवन बनवाए, तब यहां के हिन्दू राजाओं ने वैसे अपना कोई महल क्यों नहीं बनवाया, जबिक वे भारतभूमि के स्वयं स्वामी थे ?
- (६) फिर यदि विदेशी मुस्लिमों ने ही ऐतिहासिक इमारते बनवाई तो क्या उन्होंने केवल मकबरे ही मकबरे और मस्जिदें ही मस्जिदे वनवाई ?
- (७) क्या यह सम्भव है कि जिनके सिर पर अपनी छत तक नहीं थी, उन्होंने गरीबों के लिए प्रचुर संख्या में मस्जिदें तथा ग्रन्य सभी के लिए प्रचुर संख्या में मकबरे ही बनाए ?
- (=) और जब मुस्लिम शासक राज्य छीनने के लिए अपने पिता, भाई, गद्दीनशीन सुल्तान या अपने आप्तेष्टों की हत्या किया करते थे, तो क्या यह सम्भव है कि वे उन हत्या किए गये लोगों के शवों के लिए विशाल महल यानि मकबरे बनाते गये, जबकि उनके जीवित होते हुए उनके लिए कोई महल नहीं बनवाए ?

(१) मुमें इसका भी बड़ा माश्वयं हुमा कि किसी मुल्तान ने अपने बीबी-बच्चों के लिए महल बनवाया ही नहीं जबकि मरवाए गये विरोधियों के जबों के लिए वह महल बनवाया गया !! (१०) यदि मकबरे धौर मसजिद बास्तव में बना भी दी हों तो उनके

रेसांकन, सब के हिसाबी कागजात बादि कहां लुप्त हो गये ? (११) वे मदि इतने सधे हुए स्थापत्य-विशारद एवं निर्माणकारी थे तो

मुस्लिम स्थापत्यकला के वे ग्रन्य हैं कहां ?

(१२) गही हडपने के लिए भाई-भाई, पिता-पुत्र या अन्य इस्लामी सम्बन्धियों में जो लड़ाइयां लड़ी जातीं उनमें राजकीय रिक्त हो नाया करता। तदुपरान्त मृत विरोधियों के शवों के लिए विशाल भवन (मकवरे) बनवाने के लिए धन बचता ही कहां था ?

#### भारो मृत

XAT.COM

दिन-रात इतिहास की विविध शंकाओं से ज्याप्त मेरा मन बहुत व्याकृत हो उठा । मेरे मन की शांति उल गई । इतिहास के वे जटिल प्रश्न काटों बैसे मेरे मन में चुभते रहने के कारण भूख ग्रीर नींद लगना भी काइन हो गया। प्रतः मैं इस्लामी तबारिखें पढ़ने पर विवश हो गया। बैसा कोई ध्रुप में चलने वाला व्यक्ति चका, मांदा, प्यासा घर लोटते ही बटाबट पानी पोने लगता है वैसा मैं अपनी शंकाओं का उत्तर पाकर मनःगाति हेतु इस्तामी इतिहास ग्रन्य पड्ने लगा । दो ग्रंग्रेज ईलियट ग्रीर राज्यन ने मनेकानेक इस्लामी इतिहासों के विस्तृत अवतरणों के अनुवादों का संक्षानित योग्य टिप्पणियों सहित एक ग्राठ खण्डों का ग्रन्थ प्रकाणित क्या है। भीर भी कई पांस्त नेखकों ने विणिष्ट इस्लामी तवारिखों के

उनको पहने के पश्चात् मेरा पूर्ण समाधान हुन्छा । सुभे प्रांति प्राप्त वृद्ध कृतुवसीनार, साजमहत्त, नालकिना, फतेहपुर सीकरी ग्रादि मसजिद, मचबरे मिले बाढे जिन मुस्तान बादणाहों के कहे जाते हैं उनके समय के किसी भी दरवारी कागजातों में या तबारिकों में उन इमारतों का नाम तह नहीं है को बनवाने का ब्योरा कहा से होगा ? इस प्रकार मैने इतिहास क्षेत्र का सबसे बडा शोध यह लगाया कि विश्व में जितनी प्रेक्षणीय इमारतें मुसलमानों की कही जाती है. वे सारी कब्जा की गई ग्रन्य लोगों की इमारतें होने के कारण इस्लामी स्थापत्य का सारा सिद्धान्त ही गलत है। इस प्रकार ग्राज तक सारे इतिहासज्ञ, स्थापत्यविशारद ग्रीर पूरातत्त्वविदों की इस्लामी स्थापत्य-सम्बन्धी सारी पुस्तकें ग्रौर साहित्य निराधार सिद्ध करने वाला न भूतो न भविष्यति ऐसा मेरा गोध या। स्वयं ईश्वर ने ही मुक्ते इतिहास पढ़ाने के फलस्वरूप मैं इतना महान् शोध कर सका।

#### बुद्धिभ्रं श

भूठ इतिहास सिखलाए जाने की परम्परा के कारण वर्तमान विद्वज्जनों का विशाल मात्रा में बुद्धिश्रंश हुग्रा है। शत्रुलिखित भुठलाए इतिहास को ही वे सन्य मानकर चल रहे हैं। ग्रतः विश्व के पत्रकार, इतिहासज्ञ पुरातत्त्वविद् तथा संगोधक ताजमहल ग्रीर ग्रन्य इमारतों को इस्लाम-निर्मित मान बैठने के कारण वे इमारतें इस्लाम-निर्मित नहीं है यह मेरा शोध स्वीकार करने में हिचकिचाते हैं या कोधित हो उठते हैं। मेरा शोध मानना वे एक प्रकार की व्यावसायिक मानहानि समभते हैं। जैसे मानो किसी ने उनकी ऐतिहासिक धारणाग्रों पर उन्हें उल्लूया मूखं कह दिया हो। इससे पाठक देखें कि सत्य को ठुकराकर भूठ को ही चिपट बैठने की मानव में कितनी गहरी प्रवृत्ति होती है। किसी नये शोध को न्याय एवं सत्य की निष्पक्ष भूमिका से देखने वाले व्यक्ति ग्रत्यल्प मिलते हैं। ग्रधिकांश तो यह देखते हैं कि कौनसा पक्ष मानने में उनके स्वार्थ की पूर्ति होगी या उन्हें नीचा नहीं देखना पड़े।

#### आहत इतिहास

ऐतिहासिक इमारतों के निर्माताओं के बाबत फैला हुआ यह विश्रम इस बात का एक मोटा उदाहरण है कि परतन्त्रता में राष्ट्रीय इतिहास को किस प्रकार क्षति पहुंचती है। भारत पर सन् ७१२ ई० के मुहम्मद बिन कासिम के आक्रमण से पराया शासन आरम्भ हुआ जो सन् १६४७ संग्रेजी

25

शासन के समाप्ति तक रहा। उत १२३४ वर्षों के प्रदीर्घ परदास्यता में भारत का इतिहास घनेकानेक प्रकारों से संदित तथा विकृत बना पड़ा है।

इतिहास का पुनर्गठन महर्षि व्यास जी के बाबत 'व्यासीच्छिट्ट जगत्सवं' ऐसा कहा जाता है। यानि मानवी जीवन के तमाम विषयों की विवेचना व्यास जी ने की है। मुक्ते उस उक्ति की सत्यता का अनुभव यह हुआ कि व्यास जी के कबनानुसार परतत्वता के गुग के समाप्ति के पश्चात् चंद ही वर्षों में मेरी सपस्या के कारण मेरे मन में देवी प्रेरणा से ही लुप्त इतिहास के विविध रहस्य प्रकट होने सगे। यद्यपि इतिहास के विषय से मेरा विद्यालयीन या ब्यावसायिक सम्बन्ध नहीं या सर्वप्रथम इस विषय के मेरे विस्तृत शोध लेख पूर्वे का मराठी समाचार पत्र 'केसरी' दिसम्बर १६, २२, २६, १६६१ के (तीन) बकों में "मध्ययुगीन भवनांचे निर्मात कोण ?" इस शीर्षक से छपे। उससे मेरा धर्म थोड़ा बढ़ा। भगवान् कृष्ण ने जैसे कंस असुर को सनकार कर सिद्दासन से खाँचकर उसका वध किया था उसी प्रकार जन-मानम के सिहासन पर बाल्ड एक ब्रासुरी ऐतिहासिक सिद्धान्त को सतकार कर मैंते कुचल डाला था। विद्वज्जनों में रूढ़ एक बड़ी धारणा को बनोती देने बाला तीन किश्नों का एक प्रदीय लेख मेरे जैसे (उस समय तक) प्रमजान व्यक्ति का लिखा लेख जब केसरी के तीन ग्रंकों में लम्बे चीहे पृष्टे भर-भरकर प्रकाणित हुआ तब मुझे विश्वास हो गया कि उस प्रदन्ध में उद्भुत तथ्य प्रीर तकों का प्राक्यंण इतना प्रभावी था कि उससे पाठक देश रह जाता या।

धारों चलकर सन् १६६३ के दिसम्बर २६ से ३१ (All India History Congress) प्रवित भारतीय इतिहास परिषद् का २५ वर्षीय रोप्यमहोत्सदी बिधवेशन को योगायोग से पुणे में ही था, उसमें उसी विषय का प्रवता प्रदेशि प्रदन्ध मैंने प्रांगत भाषा में प्रस्तुत किया। उससे बड़ी बनडती मंदी। कुछ चंद निष्पक्ष विद्वानीं ने मेरे सिद्धान्त का स्वागत विया। उन्होंने स्वीकृत किया कि मेरे तके छोर निष्कषं छकाट्य है। तथापि महाविद्यालयों और विश्वविद्यालयों में पढ़ाने वाले लगभग सारे ही विद्वान् या तो डर, असूया ब्रादि भावना से चुप रहेया मेरे निष्कर्षों से निन्दागभित बालोचना करते रहे। उस ब्रनुभव से मुक्ते प्रतीत हबा कि अपनी स्नान्तरिक मान्यतास्रों का खण्डन करने वाले सिद्धान्त को स्वीकार करने की उदारता या निष्पक्षता ग्रत्यल्प व्यक्तियों में होती है। ग्रधिकांश तो निजी अहंभाव और स्वार्थ के कारण सत्य को कुचलकर असत्य को ही शिरोधायं करना स्वकतं व्य समभते हैं।

वहीं से इतिहास-संशोधन का मेरा ध्येय निश्चित हुआ। मानो जैसे सत्य इतिहास का पुनरुद्धार करने के लिए ही मेरा अवतार हुआ था। मैं जब २८ वर्ष का था तब मुभ्रे एक भारतीय ज्योतिषी ने कहा भी या कि मैं ग्रागे चलकर एक श्रेष्ठ, प्रसिद्ध व्यक्ति बनने वाला है। वह भविष्य मुभे बड़ा अटपटा और अविश्वसनीय-सा लगा क्योंकि मुभमें श्रेष्ठ होने के कोई गुण न मुक्ते न दूसरे किसी को दिखाई दिए थे। किन्तु उस भविष्य-वेता ने ग्रीर भी दो ग्रकल्पित भविष्यवाणियाँ की थीं जो ग्रागे चलकर पूरी सही निकलीं। ग्रतः मेरे मन में ऐसी शंका ग्राने लगी कि यदि ग्रन्य दो बातें सही निकलीं तो मेरे भविष्य के बाबत उसने जो कहा था वह भी सम्भवतः सही निकलेगा। और मैं जब ४२ वर्षं का हुआ तो मेरे मन में उन नयी, अनोखी, धारणाओं का गठन होने लगा कि सारे विश्व में एक भी प्रसिद्ध ऐतिहासिक नगर या प्रेक्षणीय इमारत मुसलमानों की नहीं है, सारा लूट का माल है। अतः इस्लामी स्थापत्य कला नाम की कोई कला है ही नहीं। सारे विश्व के विद्वानों को चुनौती देने वाला वह मेरा सिद्धान्त दिन-प्रतिदिन अधिकाधिक लोगों को जंबने लगा। तत्पश्चात् मेरा दूसरा विश्वव्यापी सिद्धान्त तैयार हुम्रा कि मनादि काल से ईसाई धर्म-प्रसार तक सारे विश्व में वैदिक संस्कृति ग्रीर संस्कृत भाषा ही प्रसृत थी। ग्रीर एक मेरा अनोखा सिद्धान्त है कि ईसा नाम का कोई व्यक्ति हुआ ही नहीं। वह एक कपोलकल्पित व्यक्ति है। इस प्रकार वर्तमान विश्व के सारे इतिहासज्ञ, पत्रकार, स्थापत्य-विशारद, पुरातत्त्वविद् ग्रादि सभी का सारा साहित्य निराधार सिद्ध कर एकदम नये तथ्यों पर पूरे इतिहास को पलटा देने की प्रज्ञा मुक्ते परमात्माने दी और सारे विद्वानों के विरोध में लड़े होरे. का साहस भी मुक्ते दिया। यह एक बड़ा चमत्कार था। किन्तु मेरे जनमपत्री से एक ज्योतिषी ने मुक्ते उसकी पूर्वकल्पना दी थी।

3

# वर्तमान विद्वज्जन कितना इतिहास जानते हैं ?

वतंमान परिस्थित ऐसी है कि विद्वान् कहलाने वाले व्यक्ति भी सत्य इतिहास कम ही जानते हैं। कुछ चंद सनावली प्रोर वंशावली के ज्ञान को हो इतिहास माना जा रहा है। प्राचीन जगत् की मुख्य-मुख्य वातें तो प्रज्ञात ही रह जाती है। यह सिद्ध करने के लिए कि इतिहासकार कहलाने बाले व्यक्ति भी प्रसली इतिहास नहीं जानते हम इस प्रध्याय में उनसे कुछ प्रमन पूछना चाहेंगे जैसे किसी शिशु की प्रगति विद्यालय में ठीक प्रकार हो रही है या नहीं यह प्राजमाने के लिए शिशु के पालक उससे कुछ प्रशन पूछते हैं।

#### प्राकृतिक विलोप

जिस प्रकार कोई व्यक्ति पपने परिवार में प्रपने पिता, दादा या नाना पादि दो पीढ़ी तक के ही नाम जानता है, उससे पहले के पूर्वजों के नाम तक नहीं जानता; ठीक उसी प्रकार पाज का विश्व केवल मुहम्मद तथा बाइस्ट तक की बातें ही जानता है। वह भूल गया है कि ईसापूर्व काल में समग्र-विश्व में बैदिक संस्कृति का ही प्रसार या तथा संस्कृत सबकी एक-मात्र भाषा थी। इतिहास नष्ट होने का एक प्राकृतिक कारण यह है कि जैसी-जैसी एक-एक नई पीढ़ी उत्पन्त होती रहती है पिछली पीढ़ियों का इतिहास प्रपने-प्राप्त मिटता रहता है।

#### ईसाई और इस्लामी दिहोरे

सामान्य स्पनित जैसे पिता और दादा—ऐसे दो ही पीढ़ियों का इतिहास जानता है टीक उसी प्रकार बतंमान जन भी मुहस्मद और ईसा इन दो ही पीड़ियों का इतिहास जानते हैं।

उस प्राकृतिक कारण के अतिरिक्त मुसलमान और ईसाई लोगों ने महाभारतीय युद्ध के पश्चात् जो टूटी-फूटी वैदिक संस्कृति विश्व में बची थी उसके अवशेष शत्रुता के भाव से जानबू कर नष्ट कर दिए।

तत्पश्चात् अरव और यौरोपीय लोगों ने ऐसी ढोंगी ढोल पीटने शुरू कर दिए कि उलुघ वेग जैसे मुसलमानों ने और गैलीलिओ, कोपरिनकस, न्यूटन आदि ईसाई व्यक्तियों ने ही तरह-तरह के नये शोध लगाकर बड़े-बड़े ज्ञानदीप जलाए और अप्रगत मानव को प्रगति का रास्ता दिखलाया।

#### अन्धकार-युग क्यों ?

यूरोप के इतिहास में अधकार युग वडा विश्वत है। किन्तु उस यज्ञान अधकार का कारण कोई नहीं जानता। यह स्वाभाविक भी है। जैसे व्यक्ति उसकी अपनी पीठ नहीं देख पाता वैसा ही ईसाई और मुसलमान वने व्यक्ति समक्त नहीं पाए है कि धमं-परिवर्तन ही उन सब के अज्ञान का मूल कारण था। वैदिक संस्कृति तो ज्ञानमय थी। महाभारतीय युढ के पण्चात् वह टूटफूट गई। तत्पण्चात् गुरुकुल की शिक्षा और वैदिक शासन खंडित अवस्था में सीरिया, असीरिया, बॅविलोनिया आदि राज्यों में चलती रही। किन्तु तत्पण्चात् जो लोग ईसाई बनाए गए और सातवीं शताब्दी से मुसलमान बनाए गए वे उस शिक्षा से दूर हो जाने के कारण पाण्चात्य देशों में अज्ञान का अधकार फैल गया। यतः ज्ञान-प्रसार का ईसाई और इस्लामी धमों का दावा भूठा है। पादरी और मुल्ला-मौलवियों की आजाओं को शिरोधार्य समक्तर उल्टे-सीथे प्रश्न पूछकर शंकासमाधान करवा लेने की कोई गुंजाइश नहीं थी।

इस प्रकार जब अज्ञान फैल जाता है तो कई प्रश्नों का उत्तर ही नहीं मिल पाता । ऐसे ही कुछ जटिल प्रश्नों के नम्ने हम नीचे उद्भूत कर रहे हैं जिनसे पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि हमें जो इतिहास पढ़ाया जाता है वह किस तरह खंडित और विकृत हो गया है।

#### बैचलर उपाधि

धाजकल की विद्याक्षेत्र की (Bachelor) 'बैचलर' उपाधि का ही

उदाहरण में। इस शब्द का मूल प्रयं है 'प्रविवाहित-पुरुष' किन्तु इस उपाधि के प्रधिकांक धारक विवाहित होते हैं। किसी भी विश्वविद्यालय ने मबतक यह नहीं सोचा कि विक्षित व्यक्ति विवाहित होने पर 'ब्रह्मचारी' उपाधि को 'मेरिडमैन' वानि 'विवाहित पुरुष' में बदल जाना चाहिए। महिनामों को जो 'बंचलर' उपाधि दी जाती है वह तो और भी हास्यास्पद है स्योकि बांग्त भाषा में किसी स्त्री को कभी (वैचलर) 'ब्रह्मचारी' नहीं कहा जाता। ग्रविवाहित स्त्री को भी 'बंतचर' नहीं कहते। तब फिर कला, बाणिक्य, धर्मशास्त्र, वैदार ग्रादि सभी विद्याशासाग्रों में उत्तीण होने वालों को बैचलर (ब्रह्मचारी) क्यों कहा जाता है ? विश्वविद्यालयों जैसे अत्युच्च विद्याकेन्द्र भी यह गलती क्यों करते हैं ? क्या कोई विद्वान् इस प्रश्न का उत्तर दे पायेंगे ?

#### मॅटिक्युलेशन

घर हमारा दूसरा प्रश्न देखें। 'मॅट्रिक्युलेशन' यह विद्यमान सालाना परीक्षा का नाम है। क्या कोई विद्वान् यह कह सकेगा कि उन सारे ग्रक्षरों का सम्में क्या है ? स्रोग्त शब्दकोश भी उसका प्राधा-सभूरा विवरण देकर बात को टाल देता है। उस शब्दकोश के अनुसार लैटिन शब्द 'मॅटिम्' यानि 'रजिस्टर' से सॅट्रिक्युलेशन' शब्द बना तथापि उसमें कुल पांच ग्रक्षर क्यों ? यदि यसं यह हो कि सालाना परीक्षा उत्तीणं होने वालों के नाम एव रजिस्टर (बही) में लिखे जाते हैं तो भीर परीक्षाओं में भी तो वही होता है। तो सारी परीक्षामों को 'मैट्रिक्युलेशन' क्यों नहीं कहते ? इस प्रान्त का उत्तर भी घाजकल के विद्वान् नहीं दे पायेंगे क्योंकि उन्हें सही वितहास का ज्ञान नहीं है। इतिहास के नाम पर उन्हें केवल कुछ वंशावली मोर सनावतियों का ढांचा ही रटाया जाता है। मध्यापक से लेकर विश्व-विद्यालय के कुलमुद तक सारे मैट्रिक्युलेशन परीक्षा उत्तीणं होते हैं। तवापि उन्हें 'मीट्रिक्युलेशन' का अयं नहीं आता ।

मुमलमानों से लड़ाई किंतु ईसाइयों से लड़ाई नहीं, ऐसा क्यों ? भारत पर धरबी, ईरानी, तुकीं, पठान धादि कई कीमों ने हमले किए। तथापि उन किसी से भी भारतीय राजाओं का युद्ध छिड़ता या तो कहा जाता था कि मुसलमानों से युद्ध हो रहा है। किन्तु जब पोर्चुगीज, प्रांग्ल, फोंच ग्रादि यौरोपीय जमातों से भारतीय राजाग्रों का युद्ध होता था तो ईसाइयों से युद्ध हो रहा है-ऐसा नहीं कहते हैं ? यह भेद क्यों ? क्या इस प्रक्त का उत्तर कोई ब्राधिनक विद्वान् दे सकेगा ?

#### ईसा के जीवन की मनगढ़न्त कहानी ?

ईसा के जीवन की पूरी कहानी मनगढ़न्त होते हुए भी अधिकांण वर्तमान विद्वान् उसी कल्पित जीवनी की रट लगा रहे हैं। ईसाई विद्वान् स्वयं स्वीकार करते हैं कि ईसा का जन्मसमय मध्यरात्रि का नहीं है, जन्म-तारीख भी २५ दिसम्बर नहीं है और इसकी सन् की गणना भी ईसा के जन्मदिन से नहीं हुई है। कइयों का कहना है कि ईसापूर्व चौथे वर्ष में ईसा का जन्म हुआ । यदि ईसापूर्व चौथे वर्ष में ईसा का जन्म हुआ था तो उसे ईसापूर्व क्यों कहा जाता है ? उसी वर्ष को ईसवी सन् का पहला वर्ष क्यों माना नहीं गया ? ईसा की जन्मतिथि २४/२५ दिसम्बर की मध्यरात्रि है या २५/२६ दिसम्बर की मध्यरात्रि ? यदि उस दिन को बास्तव में ईसा का जन्म होता तो उसी दिन से नववर्ष माना जाता। किन्तु नववर्ष तो जनवरी १ से प्रारम्भ होता है। अतः वर्षगणना में या तो १ सप्ताह की त्रुटि है या ५१ सप्ताहों की विकृति है। तब भी ग्रपने ग्रापको ईसा-प्रनुयायी कहलानेवाले करोड़ों गोरे यौरोपीय विद्वानों को ईसा के जीवन की सत्या-सत्यता की कोई पर्वाह ही नहीं है, एक भूठ मनगढ़न्त जीवनी को ही वे cross X के रूप में गले लगाए हैं। इतनी शोचनीय और दयनीय अवस्था इतिहास की हो गई है कि धर्म के मामले में भी भूठ ही भूठ भरा पड़ा है।

#### मास-गणना

वर्तमान कमानुसार सितम्बर, धक्तूबर, नवम्बर, दिसम्बर मास हवी, १०वां, ११वां व १२वां कहे जाते हैं। तथापि सितम्बर, सक्तूबर, नवम्बर, दिसम्बर नामों से उनका मूल क्रम ७वाँ, दवाँ, ६वाँ घौर १०वाँ होना चाहिए। तो क्या वर्तमान इतिहास-प्रणाली के कोई विद्वान् बता सकते हैं

कि उन महीनों के नामों में जो कम मन्तर्भृत है उससे वह आगे कैसा चला नवा ? महो इतिहास सही पड़ित से पढ़ाया जाए तो उसमें इस दैनिन्दन मार्थजनिक विकृति का उत्तर नहीं मिल पाता। ग्रतः स्पष्ट है कि हमारी इतिहास-पठन, पाठन ग्रीर संशोधन-पद्धति टूट-फूटकर विकृत हो पड़ी है।

किसमस् अर्थात् (X'mas) एक्समस्

इंसाइयों के सबसे महत्त्वपूर्ण उत्सव को किसमस् या (X' mas) एक्समस् कहा जाता है। क्यों ? (किसी को पता नहीं)। यदि 'कुस्तमास' कहा जाए तब भी यौरोपीय भाषामों में 'मास' शब्द का अर्थ 'जनमदिन' नहीं है। इस प्रकार जब 'त्रिसमस्' पदों का ग्रर्थ 'कुस्त का जन्मदिन' नहीं होता तो उस शब्द का वास्तव में अर्थ क्या है ? स्वयं ईसाई लोग नहीं जानते तो ग्रन्य क्या जानें! ग्राजकल के इतिहासकार ईसाई-परम्परा के बोलबाले से इतने भयभीत हैं कि वे ऐसे मूलग्राही प्रश्नों को उठाने का या सीचने का साहस भी नहीं करते। ऐसे भयग्रस्तजन संशोधन क्या करेंगे ? विसमस् को (X'mas) 'एक्समस् भी लिखा जाता है। उसका भी रहस्य स्वयं ईसाइयों को भी ग्रजात है। यदि 'X' यह ईसा का द्योतक चिल्ल नहीं धौर 'मास' का प्रयं जन्मदिन नहीं तो ईसा के (तथाकथित) जन्मदिन को (X'mas) क्यों कहते हैं ? बर्तमान इतिहासज्ञों के पास इसका कोई उत्तर नहीं। ऐसे विदिध प्रश्नों की कसीटी से परखने पर पता चलता है कि वर्तमान इतिहासग्रन्थ मानवी जीवन का सुसूत्र विवेचन करने में असमर्थ होने के कारण इधर-उधर के अंटसंट गपणप को ही इतिहास समभ बंदे हैं।

पोप

ईसाई धर्मगुर को बंबेजी में पोप बौर फेंच में 'पाप' उर्क 'पापा' कहते है। यह जिल्लता क्यों ? पोप के झादेशों को 'बैल' कहा जाता है। गधा या बाप क्यों नहीं कहा जाता ? क्या कोई वर्तमान इतिहासकार उन और तत्मम अन्य कई प्रक्तों के उत्तर दे पाएगा ?

व्हॅटिकन्

पोप के धर्मपीठ को व्हॅटिकन् कहते हैं। क्यों ? किसी को पता नही है और यह भी पता नहीं है कि पोप के धर्मपीठ का अस्तित्व ईसवी सन् के पूर्व का बना हुआ है। स्वयं ईसाई-परंपरा के वावत ईसाई विद्वानों का इतना ग्रज्ञान होते हुए इतिहास के ग्रन्य क्षेत्रों की तो बात ही क्या ?

रोम

यूरोप के इटली देश की राजधानी है रोम, जिसे ग्रनादि, ग्रनंत (eternal) नगर कहा जाता है। तथापि उसका कारण क्या है? कोई विद्वान् नहीं जानता । रेमस ग्रीर रोम्युलस् नाम के दो भाइयों द्वारा वह नगर बसाने की बात कही जाती है। यदि वह सही है तो नगर का नाम रोम क्यों पड़ा ? क्या कोई विद्वान् उसका उत्तर दे सकता है ?

विश्व की मूल सभ्यता कौन-सी थी?

विश्व में इस्लाम के पूर्व ईसाई धर्म था। उसके पूर्व बौद्ध थे। उससे पूर्व यहूदी थे। किन्तु उससे पूर्व विश्व में कीन सी सभ्यता थी ? क्या कोई विद्वान् उसका उत्तर दे पायेंगे ?

कॉकटेल (Cocktail)

कॉकटल का आंग्ल भाषा में एक अर्थ होता है 'कुक्कुट की पूछ' तथापि यौरोपीय समाज में अनेक प्रकार की दारुओं के मिश्रण को 'कॉकटेल' कहा जाता है। ऐसे मिश्रित दारू का 'काँकटेल' नाम क्यों पड़ा ? उसमें ना तो कोई कुक्कुट होता है ना उसकी दुम, फिर भी उसे कॉकटेल क्यों कहते हैं ? यौरोपीय विद्वानों को उस समस्या का उत्तर ज्ञात नहीं है।

हम इस प्रकार के अनेकों प्रश्न उपस्थित कर सकते हैं, जिनका कि उत्तर वर्तमान ऐतिहासिक धारणात्रों से पाया नहीं जा सकता। इससे एक वात स्पष्ट हो जाती है कि वर्तमान विश्व-इतिहास एकदम विकृत, खंडित ग्रोर भ्रमपूर्ण है।

बतः इस ग्रंथ का उद्देश्य यह है कि सृष्टि-उत्पत्ति समय से बाज तक के इतिहास का एक ऐसा ग्रसंड, सुसूत्र विवरण प्रस्तुत करना, जिससे इतिहास-विषयक सारी समस्याग्रों का हल सरलता से मिल पाए।

×

XAT.COM.

# इतिहास-सम्बन्धी कुछ महत्त्वपूर्ण प्रदन

वर्तमान इतिहास-लेखन, पाठन और संशोधन परम्परा में ईसाई, इस्नामी, कम्युनिस्ट प्रादि लोगों के सज्ञान और दुराग्रह के कारण कई निराधार धारणाएँ दृढमूल हो गई हैं। उनका निर्मूलन कैसे किया जा सकता है, यह इस प्रध्याय का विषय है।

वर्तमान समय में यूरोप (समेरिका स्रादि) के जन सारे ईसाई बन सचे हैं और वे यान्त्रिक-तान्त्रिक प्रगति भी सच्छी कर पाए हैं। इन दो बातों को १ + १ के बनाए ११ ऐसा लिखकर बड़े बड़े विद्वान् भी गलत ऐतिहासिक हिसाब को छलांग लगाकर इस व्यक्त या स्रव्यक्त निष्कर्ष पर पहचते हैं कि ईसाई धमं बड़ा प्रगतिशोल है सतः वही सही धमं है। ईसाई धमं अपनाने से मानव उन्तत वन सकता है इत्यादि इत्यादि शेखिकिल्ली पड़ित की या काकतालीय न्याय वाली विचारपद्धित स्राधुनिक विद्वानों में पाई बातों है। सतः यह विचारणीय है कि क्या ईसाई धमं सत्यमेव प्रगतिशोल है ? इतिहास के सम्ययन से उस प्रश्न का उत्तर नकारात्मक ही मिलता है। इस्लाम स्रोर ईसाई—दोनों धमं मानव की शास्त्रीय प्रगति में रोई ही पटकाते रहे हैं। ईसाई जनता तो कुछ सुधर भी गई है किन्तु स्लाम तो सभी धपने सापको बीरान, रुखे-सुसे सरबो प्रदेश के सातवीं स्लाम्दों के बचीनों के फन्दों में पूरी तरह जकड़े हुए है।

इताई लोगों के जड़बुद्धि के तो कई उदाहरण हैं। चार सी वर्ष पूर्व जब गैलीलियों ने पूरोप की जनता को यह विदित कराया कि पृथ्वी सूर्य की परिक्रमा करती रहती है जो ईसाई धमंगुरुग्नों ने उसे लम्बे से बांधकर जीवित बलाए जाने का दंढ पोषित कर दिया। वेचारा क्षमा मांगकर दूसरी बात यह विचार करने योग्य है कि ईसाई धमं को प्रस्थापित हुए लगभग १८३० वर्ष बीत जाने के पश्चात् यौरोपीयों की आधुनिक तान्त्रिक-यान्त्रिक प्रगति आरम्भ हुई। अतः ईसाई धमं अपनाने के कारण वह प्रगति हुई ऐसा समभना ठीक नहीं। उल्टा हम यह कह सकते हैं कि भारत पर अंग्रेज, फोंच, पोर्चुगीज आदि यौरोपीय लोगों ने अधिकार जमाकर यहां के प्राचीन ग्रन्थ लूटना आरम्भ करने के पश्चात् यूरोप की यान्त्रिक प्रगति आरम्भ हुई।

#### सनावली-वंशावली का अस्थिपंजर

सामान्य लोग समभते हैं कि मोटी-मोटी घटनाओं का कालकम रट लेने से इतिहास का ज्ञान हो जाता है। जैसे—वेद, उपनिषद्, रामायण-काल, महाभारत-काल, चोल, पांडय, राष्ट्रकूट, बुढ, महाबीर, हषंबर्धन, इस्लामी सुल्तान बादणाह, राणाप्रताप, शिवाजी, अंग्रेज गवनंर जनरल आदि नामों की 'लड़ी' ही इतिहास है। किन्तु लड़ाइयों की सनावली और राजाओं की वंशावली तो इतिहास का ग्रस्थिपंजर मात्र है। प्रत्येक देश या राष्ट्र के इतिहास का ऐसा अस्थिपंजर होता है। किन्तु उससे उस देश का इतिहास पता नहीं लगता। जैसे कबरस्थान मे यदि हम कोई अस्थिपंजर प्राप्त कर लें तो उससे उस व्यक्ति के इतिहास का कैसे पता लगेगा कि वह चोर था या साधु? श्रीमान् था या निर्धन? पुष्ट था या दुर्बल? उसका व्यवसाय क्या था? इत्यादि इत्यादि।

#### ईसाई-धर्म और इस्लाम का प्रसार

सामान्य धारणा यह है कि ईसाई धमं और इस्लाम अल्पसमय में धरती के कई भागों में फैले अतः उनमें कुछ आन्तरिक गुण होने ही चाहिए। इस कपोलकल्पना पर इस्लाम का भाईचारा आदि तथाकथित गुण बखान किए जाते हैं। ऐसे गलत निष्कर्ष न निकलते रहे अतः इतिहास का शुद्धिकरण समय-समय पर आवश्यक होता है। क्योंकि जैसे-जैसे समय बीतता है वैसे-वैसे कई भूठी घटना या निष्कर्ष इतिहास में प्रविष्ट होते रहते हैं। 3.5

ईसाई धर्म इस्लाम मत के समान ही छलकपट भीर अस्थाचार द्वारा पराजित जनसम्हों पर सैनिकबल से योपा गया। यह ऐतिहासिक सत्य इतिहास में जितनी दृढ़ता से कहा या लिखा जाना चाहिए था उतनी दृढ़ता में उत्त्वित नहीं होता क्योंकि लगभग एक सहस्र वर्ष तक मुसलमानों की दहतत विश्व पर रही धीर तत्पत्रवात् यौरोपीय ईसाई लोगों का प्रभाव १=बी जताब्दी से संगातार विश्व पर बना हुआ है। विशाल भूप्रदेशों के उपर ईमाई और मुसलमानों का प्रभाव होने के कारण इस्लामी और

ईसाई धर्मप्रसार के छलकपट का सारा इतिहास दबाया गया है। यतः पाठक को यह जानना भावश्यक है कि ईसाई धर्म भी उतनी हो निदंयता, कुरता, हत्याकाण्ड और बबंरता से फैलाया गया जितना कि इस्ताम । रोमन सम्राट् कॉस्टंटाइन (Cons-tantine यह 'कंस दैत्यन्' गब्दों का ग्रमभंक है) सन् ३१२ ई० के लगभग ईसाई बनते ही उसने प्रपत्नों पूरी रोमन सेना (प्रौरंगजेंब की तरह) लोगों को जुल्म-जबरदस्ती स हमाई बनाने के काम पर लगा दी। सतः सिनेमा में जो बताया जाता है नि गरीब बेचारे ईसाइयों को रोमन सेना ने बर्बरता से दबाना चाहा तवापि ईसाइयों की प्रपार सहनजीलता से वह धर्म बढ़ता ही गया, इस विष्यांन में इतिहास को बिल्कुल उल्टा कर दिया गया है। नीरो ग्रादि रोमन सम्राटों के समय ईसाई अनुयायी २५-५० से अधिक रोमनगर में बहा नहीं। नाही कभी उनको सार्वजनिक स्थानों में शासन-विरोधी कोई प्रान्दोलन खड़ा करने का कारण रहा। वे तो रविवार को चुपचाप विमी मिन के घर में 'चर्चा' करने इकट्ठे होते थे। उसी से 'चर्च' यह उनके सम्मेलन-स्थल यानि प्रार्थना घर का नाम पड़ा। जब उन्हें रोमन समार् कॉस्टेटाइन ब्रा मिला तो उसने अपने अधिकार के अहंकार से मोल्साहित होते हुए डांट-फटकार द्वारा ईसाई धमंत्रसार ग्रारम्भ किया। वही पत्याबारों की प्रथा (Spanish inquisition) स्पॅनिश ग्रातंक, नारत के गोबा प्रदेश में पोर्च गीजों द्वारा किए गये प्रत्याचार, फ्रांस देश व देवोनिकपविषों ने प्रोटेस्टेट कहलाने वाले स्ववान्धवों पर किए बलात्कार ऐसी शृंखना से बोधी जताब्दी से ६००-७०० वर्ष चलते रहे। वे तब रहे जब सारा यूरोप ईसाई बनाया गया ग्रीर धर्म के नाम पर डांट-फटकार का शिकार बनाने के लिए कोई बचा ही नहीं।

इस्लाम भी इसी प्रकार घरव, ईरानी, तुर्की, अफगान सेनाधों द्वारा जुल्म जबरदस्ती से फैलाया गया । अरबी, ईरानी, तुर्की, अफगान, पाकिस्तानी पुस्तकों में से इस्लाम के दहशतवादी प्रसार की बात पूर्णतया मिटा दी गई है। उसी प्रकार यूरोप की पुस्तकों में से ईसाई धर्म सैनिक दबाव से फैलाने की बात मिटा दी गई है। इससे पाठक ग्रनुमान लगा सकता है कि इस्लामी और ईसाई लोग सत्य, न्याय और निष्पक्षता का चाहे कितना ही ढोल पीटें उन्होंने बहुत बड़ी मात्रा में इतिहास भुठलाकर उसे विकृत, त्रुटित ग्रीर खंडित किया है।

इस सन्दर्भ में वैदिक संस्कृति की महत्ता कितनी उभर आती है। इसमें कोई दबाव, दहशत या अत्याचार नहीं है। कट्टर कर्मठ से निर्भीक नास्तिक तक सबको वैदिक संस्कृति में नितान्त ग्रादर का स्थान है। यहाँ कोई किसी से नहीं पूछता कि तुम्हारी पूजापाठ या जपजाप की क्या विधि है। सत्य बोलो ग्रीर सबसे सेवाभाव, बन्धुभाव ग्रीर परोपकार का स्राचरण करो-यही इस संस्कृति का प्रत्येक व्यक्ति को उपदेश है।

#### पुरातत्त्वविदों के सम्भ्रम

पुरातत्त्वविदों के उल्टे-सीधे वक्तव्य समाचार-पत्रों में जो कई बार प्रकाशित होते रहते हैं। उससे उनके अनेक विश्वमों का पता लगता है। अग्रेजों का भारत पर जब अधिकार था, तब से ग्राज तक सारी विद्या पाश्चात्त्य पद्धति से चलाई जा रही है। उससे पुरातत्त्वविदों के मन में कुछ ऊटपटांग योरोपीय धारणाएँ भी बैठ गई हैं। उन्हें यह रटाया गया है कि वेद लगभग ५००० वर्ष प्राचीन हैं। ग्रतः जब सिन्धुघाटी के ग्रवशिष ५००० वर्षों से प्राचीन पाए गये तो उन्हें प्रागैतिहास या प्राग्वेदिक माना जाने का ढोल पीटा।

इस ग्रन्थ में प्रस्तुत सूत्र के अनुसार कोई भी युग प्रागैतिहासिक कहलाने योग्य नहीं है क्योंकि सृष्टि-उत्पत्ति से इतिहास की श्रुंखला लगातार बनी हुई इस ग्रन्थ में दिखा दी गई है।

कुछ पुरातत्त्वविद् महाभारत को रामायण से पूर्व का कह देते हैं। वह

उनकी बड़ी भारी मूल है। वे इस बात को भूल जाते हैं कि महाभारत में रामायण का उल्लेख है किन्तु रामायण में महाभारत का उल्लेख नहीं है। ऐसे बोर कई प्रमाण विद्यमान होते हुए भी उत्खनन में पाये कुछ मटकों के टुकड़ों के बाधार पर जब वे महाभारत को रामायण से पूर्वकालीन बनाते है तब उनके सदीय इतिहास शिक्षा का पता चलता है। ऐसे व्यक्तियों को पुरातत्व खाते में बड़े ग्रधिकार पद प्रदान करना या उनके हारा नई पीड़ियों को इतिहास भीर पुरातत्त्व सिखलाना देश के लिए वडा धोखा है।

उत्तनन में पाये पत्यर के ग्रोजार ग्रोर मटकों के टुकड़ों को वे विद्वान बडा शोधकायं मानते हैं। उन्हें यह समभाना होगा कि उन्नत मानवों के माय-साय उसी युग में उसी समय वन्य अवस्था में रहने वाले कई लोग होते हैं। उससे यह कह देना कि वह पत्थर के ग्रीजार उस युग के है जब सारे हो मानव जंगली या पिछड़े हुए थे, बुद्धिमान् नहीं थे। वर्तमान समय में समेरिका और भारत जैसे देशों में एक तरफ जहां चंद्रयान ग्रीर उपवह छोड़ने को वैयारी होती रहती है तो दूसरी तरफ जंगलों में नंगे रह बर प्रस्तरी पौजार करने वाले ग्रीर घासफूस खाकर जीने वाले पिछड़े साम भी होते हैं।

पाम्बान्य दीक्षा से पहले भारतीय पुरातत्त्वविद् ग्रौर एक बड़ी विचित्र बात करते हैं। उत्सनन में पाये प्राचीन काले और लाल खप-रेक्प्रों को (Black and red pottery ware) वे इस प्रकार विभाजित बरते हैं कि जैसे प्रतीत की कुम्हारजाति लाल या काले रंग के पृथक् मटके बनाने बाले दो प्यक् दलों में बंटे हों। क्या एक ही कुम्हार काले धीर जान ऐसे दोनों रंगों के मटके नहीं बना पाएगा ? क्या उस समय कोई प्रतिबन्ध या कि प्रत्येक कुम्हार एक ही रंग के सटके बनाए ? इस वस्त्रं फालतू योर बालकपन के भेदाभेद को वर्तमान पुरातत्त्व-कारोबार म प्रयोग्य महत्त्व दिया जा रहा है।

प्रावस्वविदों की बटकने बाली दूसरी एक बात यह है कि उन्होंने बिहित बुनों को (पाञ्चान्य विद्वानों के दबाव से) हिमयुग, प्रस्तरयुग, नाहपूर, ताझपुर, कांसापूर प्रादि नाम दे डाले हैं। क्या इससे वह यह कहना चाहते हैं कि विशिष्ट युगों में मानव ने केवल एक ही घातु से सारे कार्य सम्पन्न किये ? एक पत्नीवत के समान क्या एक धातुवत की भी कोई विवशता थी ?

बतंमान पुरातत्त्वविदों का एक ग्रीर मोटा दोष यह रहा है कि उन्होंने गोलगंबाभ, इब्राहीम रोभा, बीबी का मकबरा, ताजमहल, पुराना किला, लालकिला, कुतुबमीनार ब्रादि किसी भी ऐतिहासिक इमारत या नगर की पुरातत्त्वीय या ऐतिहासिक जांच किये बिना ही उन्हें, कही-सुनी बातों पर निर्भर रहकर, इस्लाम-निर्मित लिख मारा।

परवशता में पले इतिहासज्ञ और पुरातत्त्वविद् अधिकार-पदों पर रहे तो वे पराई गुलामी तोतापंची कर स्वतन्त्रताप्राप्ति के पश्चात् भी अनेकानेक युवा पीढियों को कैसी गलत रट लगवाकर तैयार करते हैं इसके ऊपर कुछ उदाहरण दिए हैं। अतः स्वतन्त्रताप्राप्ति के पश्चात् इतिहास श्रीर पुरातत्त्वीय क्षेत्रों से गुलामी प्रवृत्ति के लोगों को हटाना उतना ही ग्रावश्यक है जितना सरहद पर शत्रु से मित्रता रखने वाले पहरेदार को हटाने की ग्रावश्यकता होती है।

पुरातत्त्वविदों की यह धारणा कि भूमि-उत्खनन में विविध सभ्यताग्रों के स्तर, कालक्रमानुसार एक के नीचे एक धरेरह जाते हैं ग्रतः जिस स्तर पर जो अवशेष होंगे वही उसका कालकम होगा यह भी गलत है। भूगर्भ के शास्त्र द्वारा कई वार ऐसा देखा गया है कि प्राचीन से प्राचीन चट्टानें ऊपरले स्तरों में रहती हैं ग्रौर नवीनतर चट्टानें उनके नीचे दबी हुई होती हैं। ऐसा क्यों ? कोई नहीं जानता। प्रभु की लीला अपरम्पार है, यही उसका विवरण है। पकोड़े या जलेबी तलते समय जैसे कोई जलेबी या पकोड़े कभी ऊपर या कभी नीचे होते रहते हैं उसी प्रकार हो सकता है कि भूस्तर के ग्रन्दर की प्रक्रियाओं के कारण विभिन्न अवशेष ऊपर-नीचे होते रहते हों। अतः पुरातत्त्व वालों ने भी पुरातत्त्वीय प्रमाणो को अकाट्य मानने की अकड़ न मारना योग्य होगा। ऐतिहासिक निरा-करण में स्थापत्य, पुरातत्त्व-परम्परा, ग्रादि विविध प्रकार के प्रमाणों से निणंय लेना पड़ता है।

प्रत्येक व्यक्ति का इतिहास-सम्बन्धी दृष्टिकोण विविध बातों के प्रभाव

से बनता है। वैसे उसकी मानु, बुढि, कुल, मित्र, परिवार, पढ़ी हुई पुस्तकों या नेस, देश, धर्म, जाति धौर विद्यालयों में रटाई गई विद्या।

तदनुसार बर्तमान विद्वत्समाज की दृढ़ भावनाएँ स्थूल रूप से निम्न प्रकार की है-(१) विश्व का निर्माण जब भी हुआ अग्निगोलक के स्टमें से हुमा। (२) जीव-जन्तु सारे एक सूक्ष्म जीव-जन्तु से उत्कान्त हुए, (३) बार्य जाति है घौरवह भारत में बाहर से आई। (४) वेद १२०० ई० के प्रासपास के कुछ प्रत्पशिक्षित, गड़रियों द्वारा जंगलों में भेड़ चराते हुए निरयंक गुनगुनाए गीत है। (४) रामायण, महाभारत, पुराण आदि कपोलकत्थित रचनाएँ हैं। (६) प्रत्येक देश को १ से ६ तक ही संख्या बाती थी। भारत ने लगभग २००० वर्ष पूर्व सबको जून्य का प्रयोग सिसाया। (७) प्राचीन काल में वर्ष दस महीनों का ही हुआ करता था। (=) मुसलमानों से विज्ञाल मस्जिदें और मकबरे ही बनाने को प्रथा थी किन्तु महत नहीं बनाए जाते थे। (१) मुसलमानों का उनका अपना एक विधिष्ट स्थापत्य है यद्यपि उन्होंने स्थापत्य के न कोई ग्रन्थ लिखे और न उनके कोई पाने नाप हैं। (१०) पश्चिमी एशिया में मुहम्मद पैगम्बर के पूर्व कोई विशेष सम्यता नहीं थी। (११) उसी प्रकार यूरोप में भी ईसापूर्व समय को नगण्य प्रागैतिहासिक काल ही समक्षकर उसका पूरा इतिहास मिटा दिया गया है। (१२) संस्कृत, लैटिन, हिब्रू, ग्रीक, ग्ररबी मादि भाषाएँ भपने भाष, जैसी-तैसी, जहां-तहां किसी प्रकार बनती ही गई। (१३) वानरों से वनमानव बनने के पश्चात् किसी प्रकार सीरिया, मनीरिया, सीविया, बॅबिलोनिया, ईजिप्त, चीन ग्रादि देश वन ही गए।

यह है स्थून रूप में भाजकल के विद्वानों की धारणाएँ। उन कल्पनाओं को खेट, विद्वतापूर्ण, नास्त्रीय तथ्य माना जा रहा है। तथापि इस ग्रन्थ में उन सभी काल्यत तथ्यों को ललकार कर निराधार, तकंहीन ग्रीर बोससा सिंह किया जा रहा है।

पाठकों से यह अनुरोध है कि वे निभंग धौर खुले मन से इतिहास का समीलण करना सीसें। कड भारणाओं के गड्डों में न फंसे रहें। प्रचलित बन्यनाधी के दाग मन से मिटाकर ही स्वच्छ मन से इस ग्रन्थ में दिए विवरणों को यह । जैसे पाकिमादि से पूर्व रसोई घर साफ घोया जाता है;

या शल्यिकया से पूर्व शल्यिकयाकक्ष जन्तुरहित किया जाता है वैसे ही इस ग्रन्थ में चिंत तथ्यों को पाठक ठीक तरह से ग्रहण नहीं कर पायेंगे जब तक पारम्परिक तथ्यों का संस्कार उनके मन में रहेगा। कुछ नये तथ्य सीखने के लिए मन में स्थान ग्रहाए बैठे पुराने तथ्यों को निकाल फेंकना पड़ता है। इसके लिए बड़े साहस ग्रीर यत्न की ग्रावश्यकता होती है।

कोई १५० वर्ष पूर्व ऐसा साहस स्वानी दयानन्द सरस्वती ने उनकी ग्रपनी युवा ग्रवस्था में दिखाया था। एक नेत्रहीन कृषकाय ऋषि विरजानन्द से वेदविद्या सीखने की इच्छा युवा दयानन्द ने प्रकट की। गुरु विरजानन्द ने एक शर्त रखी कि वेदविद्या सीखने से पूर्व वर्तमान व्यवहारी वूतंविद्या के ग्रन्थों को नदी में डुबो देना होगा। जिष्य दयानन्द ने वही किया ग्रीर विरजानन्द से वेदविद्या सीखी। उससे वे बड़े ज्ञानी, समर्थ, मिद्र ग्रौर ग्रार्यसमाज के संस्थापक बने।

इस ग्रन्थ से लाभ उठाना हो तो प्रत्येक पाठक को भी ग्रन्य पूर्व धारणास्रों को भूल जाना होगा।

उनत घटना से दो सबक मिलते हैं-

(१) दुनियादारी के ग्रन्थों में सत्य का ज्ञान कराने का हेतु नहीं होता। ग्रपितु वर्तमान परिस्थिति में जिन धारणाओं को शिष्टसम्मत माना जा सके या जिनको प्रकट करने से किसी दुष्ट, दहशतवादी पक्ष या गुट को बुरा न लगे ऐसे तथ्य चाहे कितने ही भूठ या निराधार क्यों न हों वही ग्रन्थों में लिख देने की भीर उन्हीं पर सारी शिक्षा ग्राधारित करने की सामान्य प्रवृत्ति होती है। उदाहरण-बन्दर से मानव बना, यह सिद्धान्त पढ़ना और पढ़ाना ही वर्तमानयुग में शिष्टाचार का पाठ समभा जाता है यद्यपि निजी दृष्टि से धनेकानेक व्यक्ति उस सिद्धान्त को घटपटा समभते हैं। ताजमहल आदि इमारतें मुसलमानों की बनवाई नहीं हैं यह तब्य भी सरकारी तन्त्र से सम्बन्ध रखने वाले ग्रधिकारीगण कहने की हिम्मत नहीं रखते यद्यपि निजी तीर से वे उस सिद्धान्त को मानते हों। ऐसे कई उदा-हरण दिए जा सकते हैं कि जहाँ व्यवहारी = रूढ ज्ञान गुद्ध सत्य के विपरीत या बहुत भिन्न होता है। व्यवहारी ज्ञान के पीछे कड़यों के स्वार्थ छिपे हुए होते हैं। (२) दूसरा सबक यह है कि जिसके मस्तिष्क में स्वार्थी बातों ने ही

मारी जगह घेर नी है वह गुद्ध सत्य ज्ञान को कहां रखेगा ? अतः युवा दयानन्द के सद्ग जिसमें व्यवहारी ज्ञान फॅक देने का साहस होगा वही

मत्यज्ञान बहुण कर पायेगा।

नामान्य व्यक्ति दिनोदिन स्वार्थ से इतना लिपटा होता है कि सत्या-सत्य को परस कर असत्य को ठुकराने के भंभट में वह कभी पड़ता ही नहीं। यदि व्यक्ति योहा जागृत रहे और थोड़ा साहस भी करे तो व्यवहारी इमिया को डोगो बौर भुठी प्रवाएँ या सिखलाई को उत्तरोत्तर कम किया जा सकता है। जैसे विस्फोट-सिद्धांत घोर विकासवाद । इनसे इतने डरने की क्या बात है ? वे तो कुछ व्यक्तियों की कपोल-कल्पनाएँ हैं। किसी ने न तो विस्कोट देखा है न सुना है। उसी प्रकार मानव का उद्भव वानर से होते हुए भी किसी ने देखा नहीं है। वानर और मानव युगों से इस विश्व में स्वतन्त्र प्रकार से रहते था रहे हैं। ऐसे अगास्त्रीय सिद्धान्त विद्वान् कहलाने वाले लोग भी इसलिए मान लेते हैं कि उसकी उन्होंने रट लगा रखी है। उस सिद्धान्त को परखने का या चुनौती देने का कष्ट कौन उठाए ? वरिष्ठों से यदि उस बात पर संघर्ष हो जाए तो नौकरी छीन नी जाएगी। यतः यधिकांत लोग ग्रांखें मूदकर चुपचाप भूठे सिद्धान्त दोहराते रहने में ही इतिकर्तव्यता समभते हैं। उसी से उनको धन, मान-सम्मान घौर प्रधिकार-पद प्राप्त होते हैं, प्रतः उसी को वह सत्य मानकर बनते हैं। किन्तु हमें ऐसे स्वार्थी ज्ञान से कोई मतलब नहीं।

मांग, गांजा, चरस मादि ग्रयोग्य पदार्थ वेचकर नफा कमाने वाले व्यापारी कभी अपने अपको दोषी समऋते ही नहीं। वे सोचते हैं कि वनता और सरकार की धनुमति से चलाई गई उनकी दुकान वैध है। मद्यपि नौकिक, ब्यबहारी दृष्टि से उनका कारोबार वैध हो तथापि उन पदाबों में होने वाली जनहानि देखते हुए उनका व्यवसाय पूर्णतथा

इस उदाहरण से व्यावहारिक प्रोर वास्तविक सत्य के बीच का महदन्तर स्पष्ट दिसाई देता है। विद्या-क्षेत्र में भी व्यवहारी विद्या और मत्यविद्या में उपना ही विशास अन्तर होता है।

#### इतिहास और अध्यात्म

पाठकों को कदाचित् यह पढ़कर आश्चयं होगा कि इतिहास का मूल ढ्दते-ढ्ढते हम अचानक अध्यात्म में प्रवेश कर जाते हैं। किन्तु यही तथ्य अन्य सारे मानवी विद्याओं पर भी लागू है। चाहे फलित ज्योतिय हो, या खगोलज्योतिष या अणुविज्ञान या आयुर्वेद । प्रत्येक विद्या की उच्चतम तथ्यों पर पहुंचने के पश्चात् विद्वानों को यह पता चलता है कि इस विश्व को निर्माण कर चलाने वाली ईश्वर नाम की कोई ग्रद्भुत शक्ति है।

इस दिष्ट से देखने पर यह प्रतीत होता है कि ग्रध्यात्म में विणित ८४ लक्ष योनियों में से जाते-जाते जब कोई जीव मानव के रूप में पृथ्वी पर ग्रवतीर्ण होता है तो उसका पृथ्वी पर का जीवन इतिहास कहलाता है। तथापि वह 'इतिहास' उस जीव के ८४ लक्ष योनियों के फरे की एक कड़ी मात्र है। इस प्रकार इतिहास ग्रध्यात्म का एक सुक्ष्मतम भाग ही प्रतीत होता है।

क्या मानवी आत्मा सर्वदा मानव-गरीर ही धारण करती है ? क्या मच्छर, मक्खी, हाथी, ऊंट आदि जीव मरणोपरान्त उसी प्रकार का जीवन बार-बार बिताते रहते हैं ? तो मानव भी निजी कर्मों का हिसाब चुकाने के लिए विविध ग्रवस्था में मानव का ही जन्म पाता रहता है ग्रोर यदि मानव मानव का ही जन्म लेता हो तो क्या स्त्री की ब्रात्मा स्त्री का ही जनम लती है और पुरुष-ब्रात्मा पुरुष का ही जनम लेती है ? ऐसी सारी बातें जीवात्मा के इतिहासस्वरूप ग्रध्यात्म में सम्मिलित की गई हैं।

ग्राधनिक शास्त्रज्ञ कहते है कि जड़ पदार्थों का रूप बदलता रहता है किन्तु पदार्थं नष्ट नहीं होते । जैसे लकड़ी जलाने पर राख, कोयला धुवा ब्रादि रूप में लकड़ी बदल जाती है। ठेठ उसी शास्त्रीय न्याय से भगवद्गीता का भी वह वचन समक में ग्रा सकता है जो कहता है कि मरणोपरान्त वही जीवात्मा अन्य शरीर धारण कर लेता है। शरीर भले ही मरे आत्मा अमर रहकर वस्त्र की भाति नया शरीर धारण कर लेता है। अतः पुनर्जन्म की बात तर्कदृष्टि से सही सिद्ध होती है। कई घात्माएँ नया मानवजन्म लेने पर भी अपने बीते मानवजन्म की स्मृतियाँ दोहराने का चमत्कार भी कर दिखलाती हैं। वह पुनर्जन्म की सत्यता का एक और प्रमाण है। उससे यह

भी निष्कर्ष निकलता है कि जन्म-जन्म के कर्म भीर स्मृतियाँ व्यक्त या ग्रम्थक्त, स्पष्ट वा ग्रस्पप्ट रूप में प्रत्येक घातमा से बंधी होती हैं।

इतिहास भीर प्रध्यात्म का जो नाता बैदिक विचारधारा द्वारा स्पष्ट दिसाई देता है इस्ताम या ईसाई जैसे व्यक्ति केन्द्रित पंथों से समभ में नहीं भाता। उसका एक मुख्य कारण यह है कि पृथ्वी का इतिहास करोड़ों वधी का है जबकि मुहम्मद या ईसा जैसे विशिष्ट पंथप्रवर्तक व्यक्तियों का समय २-३ सहस्र वर्षों के घन्दर का ही है।

# मृष्टि-निर्माण-सम्बन्धी सिद्धान्तों की वैधता

मुख्टि-निर्माण के बारे में वैदिक प्रणाली का लेखा और ईसाई या इस्लामी पंची का कथन इनमें भाकाश-पाताल जितना अन्तर है। उसके धनेकानेक कारण निम्नप्रकार के हैं-

- (१) सच्टि-निर्माण का सही ब्योरा किसी मृत मनुष्य से कभी प्राप्त नहीं हो सकता। जैसे बुद्ध, मुहम्मद, सन्त पॉल, बाइबल का नया भाग सिसने वाले जॉन, इयुक, मैथ्यू ग्रादि व्यक्ति सृष्टि-उत्पत्ति के लाखों वर्ष पक्चात् निर्माण हए। यतः सृष्टि-निर्माण के बारे में उन्हें जानकारी हो ही वैसे सकती है ? किसी वालक के जन्म की कथा जैसे ग्रायु में उससे बड़े व्यक्ति ही बता सकते हैं बैसे ही सृष्टि-उत्पत्ति का हाल भी स्वयं भगवान् का कहा वेदादि यन्थों में जो ग्रंकिट है, वही सही है।
- (२) बुढ, ईसा घौर मुहम्मद जैसे मृत व्यक्ति सर्वशक्तिमान् ईश्वर के प्रतिनिधि कैसे हो सकते हैं जबकि उनकी भाषा, उनका प्रदेश और उनका समाज तक ही उनका सम्पर्क और कार्यक्षेत्र सीमित था।
- (३) सृष्टि-उत्पत्ति भौर मानव का कर्तव्य या धर्माचरण-सम्बन्धी देवी घादेश सृष्टि के घारम्भ से ही मानव को प्राप्त होने चाहिए। लाखों वयं पश्चान् किसी बुढ, ईसा या मुहम्मद द्वारा वह देवी आदेश मानवजाति को प्राप्त होना तकंसंगत नहीं है। क्योंकि उस दशा में बुद्ध, मुहम्मद या इंसा के पूर्व को प्रतिगतत मानव-पीढ़ियाँ निर्मित हुई उन्हें धर्माचरण या माध्याप्ति का कोई मार्गदर्शन उपलब्ध ही नहीं या ऐसा मानना पड़ेगा। ्सा पक्षपात ईस्वर द्वारा कभी हो ही नहीं सकता। मानवों की प्रारम्भिक

पीढ़ियों से ही सारा ईश्वरदत्त ग्रघ्यात्मिक या व्यावहारिक मार्गदर्शन प्रत्येक व्यक्ति को उपलब्ध होना ग्रावश्यक है। ग्रतः सुब्टि-उत्पत्ति के ग्रंतगंत जब मानव का निर्माण हुम्रा तब उसी समय मानव को वेद उपलब्ध कराए गए यह वैदिक प्रणाली के कथन पूर्णतया तर्कसंगत, सही ग्रीर वास्तववादी है। ग्रतः इस्लाम या ईसाई ग्रादि पथों के कथन की वरावरी वैदिक प्रणाली से करना अयोग्य है। राजनीतिक्षेत्र के नेता भले ही अपने क्षणिक स्वायं-पूर्ति के हेतु हिन्दू, मुसलमान, सिख, ईसाई ग्रादि सर्वप्रथम समभाव की बात कर दें किन्तु जानकार, ज्ञानी इतिहासकार को वह प्रमाद नहीं करना चाहिए। सही इतिहासज्ञ वही कहला सकता है जो हिन्दू धर्म जो मानव-धर्म और ईश्वरीय प्रणाली है उसमें और इस्लाम, ईसाई ब्रादि मानव-निर्मित भगड़ालू पंथों में जो महदन्तर है, उसे पहचानसके ग्रीर उनमें बराबरी का नाता ना जोड़े।

(४) वैदिक प्रणाली के दैवी स्रोत का चौथा बड़ा प्रमाण यह है कि वेदों से लेकर उस प्रणाली का सारा साहित्य उस संस्कृत भाषा में है जो ग्रारम्भ से समस्त मानवों की एक ही देवदत्त भाषा थी। सन्त पाँल ग्रीर मुहम्मद आदि के समय तो देश-प्रदेश के मानवों की कई भाषाएँ बन चुकी थीं। ऐसे समय में यदि बाइबल ग्ररेमाइक या ग्रन्य किसी भाषा में लिखी गई ग्रीर कुरान यदि अरबी में पढ़ाई गई तो इससे एक बात किसी भी सच्चे ग्रीर निडर इतिहासज्ञ को स्पष्ट हो जानी चाहिए कि कुरान के ग्रादेश केवल ग्ररबी जानने वालों के लिए ही थे, ग्रीर बाइबल केवल ग्ररेमाइक या ग्रन्य एकाध भाषा जानने वालों के लिए ही था।

उपर्युक्त चारों शर्तों को केवल वैदिक साहित्य ही पूरा करता है। ग्रतः वही सर्वश्रेष्ठ, देवदत्त, विश्वसनीय, तकंसम्मत, ग्रापत्तिरहित ग्रीर वैज्ञानिक कसौटी पर उतरने वाला है। ऐसी खरी-खरी बात, छाती तानकर ऊची ग्रावाज में सारे विश्व में जिसके मुंह से गूंज उठेगी वही वास्तव में इतिहासकार की श्रेष्ठ पदवी धारण करने योग्य समका जाना चाहिए। जो लालच ग्रीर स्वार्थ की लपेट में ग्राकर राजनीति का भय रखते हुए गधे, घोड़े सब बराबर कहता रहे उसे इतिहासकार कहना इतिहासिबया को कलंकित करना है।

ईश्वरीय निर्माण एवं नियन्त्रण

वैदिक प्रवाली के बनुसार जीपशायी भगवान् विष्णु ने इस चराचर बह्मान्ड का निर्माण किया सौर इसका साधार, कर्ता-धर्ता और नियन्त्रक भी वही है। क्यों किया ? इस प्रश्न का उत्तर प्रभु की माया, भगवान् की नोता भौर परमात्मा को इच्छा यही तक ज्ञात है। भूमि, जल, वनस्पति, वश्यको बीर मामब इस कम से उत्पत्ति हुई। यह विस्तृत उत्पत्ति एक क्षण में बादू की तरह हुई या धनेक वर्षों तक धीरे-धीरे होती रही इसका भी निर्णायक उत्तर मानव दे नहीं पाया है। हमारे इतिहास कथन के लिए उस प्रम्न का कोई विशेष महत्त्व नहीं है। हम इतना ही कहना पर्याप्त समभते हैं कि मानव का जन्म पृथ्वी पर लाखों वर्ष पूर्व हुआ और वहीं से हमारे इतिहास का बारम्भ होता है। वे मानव सक्षम, प्रवीण हट्टेकट्टे धीर सारी विद्या और कलाग्रों में प्रवीण देवतुल्य, देवनिर्मित व्यक्ति थे, बानर से बने जंगली मानद नहीं थे। जंगली अवस्था में जैसे-तैसे कैसे भी मानव शिश्वयों का पालन-पोषण होता रहा यह प्रचलित पाश्चात्त्य विचार-धारा तकंसगत नहीं है क्योंकि मानव-शिशु को १०-१२ वर्ष तक हर घण्टे-दो-षण्टे बुजास संगोपन प्राप्त न हो तो वह पाल-पोसकर स्वतन्त्र होने से पुर्व ही मर जाएगा।

वेदों की भाषा संस्कृत होने से वेदों के साथ ही ग्राई। संस्कृत भाषा मानव की एकमेव देवदत्त भाषा बन गई। यह स्वतन्त्र रूप से सिद्ध करने ने पश्चात इसकी पुष्टि भी संस्कृत भाषा के विविध नामों से भी होती है। इसे मुरमापा, गीर्वाण भाषा, सुरभारती ग्रादि कहते हैं। यह सारे नाम संस्कृत देवबाणी होने के साक्ष्य हैं। इसकी दो प्राचीन लिपियाँ बाह्मी: ग्रौर देवनायरी कहलाती है। वे नाम भी इसके ईश्वरीय स्रोत के द्योतक हैं।

# सारे जीव ईश्वरीय सुष्टि के अभिनेता हैं

इस ईक्बरनिर्मित पार्थिव जीवन में प्रत्येक जीव ईक्वरदत्त निजी भूमिका निकाता रहता है। इसी नाटक में नई-नई पीढ़ियाँ एक स्रोर इस पृथ्वीपटल पर प्रवेश करती रहती हैं तो दूसरी ग्रोर पुरानी पीड़ियाँ मृत होकर प्रदृश्य होती रहती है। इसी ईश्वरीय लीला का विराट् दर्शन भगवान् कृष्ण ने कुरुक्षेत्र पर धर्जुन को कराया था।

इस प्रकार वैदिक प्रणाली में ही ग्रादि से ग्रन्त तक का सारा विवरण तर्केशुद्ध, वैज्ञानिक ढंग से दिया गया है। इसकी तुलना में प्रचलित पाश्चात्य प्रणाली का जीवोत्पत्ति, मानव का निर्माण ग्रीर भाषा-उदभव ग्रादि का विवरण जटिल उलभनें निर्माण करने वाला है।

#### पाणिनि का व्याकरण

पाणिनि का व्याकरण विख्यात है। संस्कृत का व्याकरण ऐसा उसे कहीं नहीं कहा है। प्राचीनकाल में सकल मानवों की संस्कृत ही एकमात्र भाषा होने के कारण उस मूल देवदत्त भाषा का ढांचा पाणिनि के ग्रन्थ में चर्चित है। पाणिनि का जीवनकाल विद्वान् ग्रभी तक निश्चित नहीं कर पा रहे हैं। हो सकता है कि वेदवाणी, देवभाषा संस्कृत के ढांचे का विवरण देने वाले मूल ऋषि का नाम पाणिनि रहा हो ग्रौर ग्रागे चलकर वही व्याकरणपीठ चलाने वाले प्रत्येक ऋषि का नियत नाम बन गया हो।

#### सारी विद्या कलाओं का ईश्वरीय स्रोत

हमारा सुभाव है कि पाणिनि की व्याकरणप्रणाली वेदकाल से यानि ईसाई युग के प्रारम्भ से ही बनी हुई है। इस हमारे शोध-ग्रनुमान का आधार यह है कि वैदिक प्रणाली में उल्लेखित १६ विद्याएँ और ६४ कलाएँ सारी ईश्वरदत्त कही गई हैं। जैसे संगीत के प्रवर्तक गन्धवं थे, ग्रायुवेंद के प्रणेता धन्वन्तरी थे इत्यादि । वह ठीक भी है क्योंकि निपुण व्यक्तियों द्वारा ही अनपढ़ या अल्पज्ञानी व्यक्तियों को शिक्षा दी जाती है। प्रचलित पाण्चात्त्य विचारधारा कहती है कि जंगली ग्रवस्था वाले व्यक्ति अपने ग्राप विद्या ग्रीर ज्ञानप्राप्ति में प्रगति करते रहे। यदि अल्पशिक्षित व्यक्ति ही अपने आपको विद्वान् बना पाते तो आजकल के विद्यालयों में प्राथमिक कक्षाओं के लिए भी विशारद स्तर के ग्रध्यापक नियुक्त करने की ग्रावण्यकता न पड़ती। इस उदाहरण से भी इतिहास-सम्बन्धी पाश्चात्यों की धारणाएँ कच्ची, भ्रतार्किक भौर प्रवैज्ञानिक दिखाई देती हैं। भ्रतः ग्रणविज्ञान ग्रादि शास्त्रों में पाश्चात्त्य विद्वानों की वड़ी प्रगति देखकर

इतिहासादि प्रत्य विद्याक्षेत्रों में उनके विद्वान् वैसे ही प्रवीण घोर ग्रयसर होते, ऐसी कल्पना करना गलत होगा।

हिन्दू धमं एक विश्वसंस्कृति

हिन्दू धर्म को हिन्दुओं द्वारा विकसित अनेकानेक पंथों जैसा एक पंथ समभना योग्य नहीं । हिन्दू यह वर्तमान प्रचलित शब्द समस्त म नवीं के मृत, बैदिक, सनातन, प्रायं जीवनप्रणाली का द्योतक है। हिन्दू-प्रचारकों ने हिन्दू धर्म फैलाया होगा ऐसी कराना करना भी निराधार होगा। मानव को घायतम, विक्वप्रसृत प्रणाली वैदिक थी। उसी का ग्राजकल हिन्द यह नाम पड़ा है। वही सारे प्रदेशों के समस्त मानवजाति की सभ्यता बी। छल, बल, प्रलोभन घौर कपट द्वारा कई लोग ईसाई ग्रीर इस्लामी बनाए जाने के पूर्व विश्व की सारी जनता वैदिकधर्मी यानि हिन्दू ही थी। यनः हिन्द् यह सर्वेकयः, प्राकृतिक उत्पत्ति का मूल सनातन म नवधर्म

#### आत्मा क्या है, और शरीर में कहां होती है ?

समस्त इतिहास का मूल मानवी ग्रात्मा है। प्रत्येक व्यक्ति के विणिष्ट प्रवृत्तियों के कारण किए गए प्रच्छे-बुरे कमों से ही इतिहास बनता है। बह मात्मा गरीर में कहाँ होती है ? एक डॉक्टर ने भहा मस्करी में कहा वि भैने इतने व्यक्तियों के गरीरों की शल्यिकयाओं में चीरफाड़ की है तबापि मुमे प्रात्मा का प्रस्तित्व कहीं भी नहीं दिखाई दिया। स.रे लोगों कि वही कठिनाई है कि शरीरान्तगंत ग्रात्मा का रूप क्या होता है ग्रीर उसका स्थान बाह्य होता है ?

इसे भी एक सार्वजनिक ऐतिहासिक शोधसमस्या मानकर मैं यहां धवना निष्क्षं प्रस्तुत कर रहा हूँ। घातमा प्राणवायुक्तप होता है। धरोहरों में बाजरून जो 'फिजिहेग्रर' यानि विश्वत्यवित से चलने वाला एक शीत-कराट होता है उससे भी एक Sealed gas unit यानि एक स्थानबद विया 'याच' वायु होता है। वह निकल जाने पर शीतकपाट निकम्मा वन वाता है। केवल क्याट का खोखा ही खोखा रहकर उसकी शीत कार्य- प्रणाली कक जाती है।

मानवी शरीर में भी प्रचलन यानि चेतना संचार कराने वाला ईश्वरीय प्राणवायु उर्फ ऊर्जा, नासिका से ऊपर दोनों ग्रांखों के ऐन मध्य में जहाँ स्त्रियाँ कुंकुम लगाती हैं ग्रीर पुरुष तिलक लगाते हैं वहाँ बद होता है। प्रतिक्षण सूर्यंबिम्ब से निकले ग्रसंख्य ऊर्जाकणों का तांता प्रत्येक जीवातमा को उसके विशिष्ट कार्य या ग्रकायं का इशारा देता रहता है। यह उसी प्रकार होता है जैसे एक गाड़ीवान घोड़ों को जोते लगाम के इशारे से उसे चलने, दौड़ने, मुड़ने या रुकने का संकेत या आजा देता रहता है।

क्ंक्रम ग्रीर तिलक उस स्थान पर इसी कारण लगाया जाता है कि प्रतिदिन उस स्थान पर तिलक (या क्कुम) लगाते समय एक क्षण ही क्यों न हो प्रत्येक व्यक्ति को ग्रपने जीवात्मा से एकचित्त या तल्लीन ग्रीर समाधिस्य होने का अवसर प्राप्त हो और आत्मा का वह वसितस्थान शद्ध, सुगन्धित ग्रीर पवित्र रहे जिससे कि सूर्य के ऊर्जाकणों द्वारा ग्रात्मा को पवित्र, ग्राध्यात्मिक मार्गदर्शन होता रहे।

एक गाड़ीवान, जैसे चार घोड़ों की बग्गी के अग्रभाग में बीचोंबीच ऊंचे ग्रासन पर बैठकर घोड़ों पर लगाम द्वारा नियन्त्रण रखता है उसी प्रकार ईश्वर ने भी ग्रात्मा को शरीर के ग्रग्नभाग में नासिका के ऊपर ललाट के अन्दर दोनों ग्रांखों के मध्य में ग्रात्मा नामक प्राणवायु का स्थान-बद्ध कर रखा है।

रोग, वृद्धता या दुर्घटना के कारण जब उस स्थान से वह प्राणवायुरूप म्रात्मा स्खलित होता है तो व्यक्ति की म्रांखें एकाएक बेताल मौर बेतोल होकर उल्टी-सीधी घूमने लगती हैं। क्योंकि ग्रांखों की तराजू का समतोल उस केन्द्रीय सात्मा पर निर्भर रहता है। एक तगड़ी में वजन अधिक हो जाने से जैसे दण्डी उस तरफ भुककर दूसरी तगड़ी विवश होकर ऊपर उठ जाती है वही हाल प्राणवायु के केन्द्रीय बैठक में गड़बड़ी होने पर ग्रांखों का हो जाता है।

स्रांखें स्नात्मा की दो खिड़कियाँ हैं। इनके द्वारा ही प्रत्येक जीवात्मा विश्व के जीवन का निरीक्षण करती रहती है। ललाट पर ही प्रत्येक जीव का भाग्यलेखा या विधिलेख लिखा होता है इस पारम्परिक उक्ति का

ग्रमं भी वही है कि ललाट के घन्दर निवास करने वाले प्राणवायुरूप मात्मा को ईम्बरदत्त जो विधान्ट भूमिका (इस विश्वनाटक या जीवननाटक में) निमानी पहली है, इसका लेखा नियति द्वारा भारम्भ से ही लिखा होता है। बास बात्मा की सिड़कियां होने के कारण ही बात्मा का प्रत्येक भाव मांबों द्वारा प्रकट होता है—जैसे कोष, व्यभिचार की इच्छा, धनुराग, कपट, छलभावना इत्यादि इत्यादि ।

मृत्यु होने पर वह प्राणवायुरूप घात्मा घपने स्थान से निकल जाती है तो वह यदि मूंह के रास्ते निकल गई हो तो मुंह खुला रह जाता है; बांगों में से होकर निकल गई तो मृत व्यक्ति की बांखें खुली रह जाती हैं। यात्मा के बालों के बीच, नासिका के ऊपर ललाट के अन्दर प्राणवायुरूप में निवास इस अपर दिए प्रमाणों से भी सिद्ध होता है।

बायुरूप घाल्मा नासिका के ऊपर ललाट में स्थित होने का एक ग्रीर प्रनाम यह है कि किसी बात पर बारीकी से विचार कर ध्यान केन्द्रित करते समय प्रत्येक व्यक्ति के ललाट पर बल पड़ते हैं, भौवें सिकुड़ती हैं भीर पलके भुककर बांसे बधूरी ढक जाती है।

THE RESERVE OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON.

# वर्तमान ऋव्यवस्थित ऋौर कामचलाऊ इतिहास

दु:ख की बात यह है कि विद्यमान सभी इतिहास की पुस्तकों उलभी हुईं, विकृत की गई और सुनी सुनाई बातों पर ग्राधारित हैं। यहां संक्षेप में उन गलतियों श्रीर विभ्रमों की श्रीर संकेत किया जा रहा है जिन्हें हम इतिहास के नाम से पढ़ते हैं। वर्तमान भ्रामक धारणाओं की पूरी सूची प्रस्तुत करना तो ग्रसम्भव है क्यों कि न जानें ऐसी कितनी ही गलत-शलत धारणाएँ प्रचलित हैं। फिर भी नीचे उद्गत उदाहरणों से पाठकों को संशोधन की एक नई दिशा ग्रीर दृष्टि प्राप्त होगी।

#### विश्व का आरम्भ

वर्तमान इतिहास-ग्रन्थों का एक मोटा और प्राथमिक दोष यह है की विश्व का ग्रारम्भ कैसे और कब हुग्रा यह भी वे नहीं बताते। डेढ़ सी वर्ष पूर्व के ग्रनाड़ी ग्रवस्था में यौरोपीय विद्वान् यह मानकर चलते रहे कि ईसापूर्व सन् ४००४ वें वर्ष के फेब्रुवरी मास में एक दिन प्रात: १ वजे के लगभग विश्व का आरम्भ हुआ। विशय उशर नाम के एक ईसाई पादरी ने वह तुक लगा दी। वह समभता रहा कि वह धौंस चल जाएगी क्योंकि कीन कैसे जाने कि विश्व कब ग्रीर कैसे निर्माण हुग्रा। ग्रत: लगा दो एक धौंस । किन्तु अब पाश्चात्त्य भौतिक शास्त्री बैदिक हिसाब को मानने लगे है कि यह विश्व करोड़ों वर्ष प्राचीन है। तथापि यौरोपीय इतिहासज्ञों ने ग्रभीतक इस विश्व के ग्रतिप्राचीनत्व को स्वीकार नहीं किया है। वे ग्रभी-तक मैक्समूलर के तुक को प्रमाण मानकर कह रहे हैं कि ऋग्वेद का निर्माण ईसापूर्व सन् १२०० में हुआ और तत्पश्चात् दो-दो सौ वर्ष के अन्तर से यजु, साम व अथवंवेद निर्माण हए।

इसरी बनती 'धार्य' को एक जाति मानना है जबकि मैक्सूलर ने भो आयं जाति नहीं स्वयं सायं को जाति नहीं माना है। आयं को जातिवाचक शब्द मानकर उसी के परिष्रेक्ष में सारा इतिहास सजाने की वर्तमान प्रथा है।

कितनी जातियां ?

इतिहासन यह भी तय नहीं कर पाए हैं कि विश्व में कुल जातियाँ हैं कितनी ? प्रचलित धारणा में स्थूल रूप से नीग्रो, सेमेटिक, मंगोल, यौरोपीय बादिका उल्लेख होता है। किन्तु 'ब्रायं' कहने पर उसमें गौरकाय यौरोपीय योर गन्वमवर्णी भारतीयों का भी समावेश होता है। श्रायं यदि जाति होती तो ऐसा नहीं होता। ऐसे कई प्रश्नों का उत्तर न जानने के कारण पाधितक विद्वान् इतिहास की गहराई में उतरने की टालमटोल कर इतिहास के बाध-प्रधुरे, उबड़-खावड़ सिद्धान्तों से ही काम चला लेते हैं।

#### अताकिक आरम्भ

वर्तमान इतिहासग्रयों का तीसरा मोटा दोष यह है कि वे अपना विवरण एकाएक सीरिया, असीरिया, सिथिया, बॅबिलोनिया, ईजिप्त, चीन थादि प्रांतिक राज्यों के उल्लेख से करते हैं जबकि उन्होंने पाठकों को यह बतलाना चाहिए कि लेखक की धारणा के घनुसार यदि वंदर से मानव उल्बात हुया तो तत्पश्चात् सीरिया, ग्रसीरिया ग्रादि बना लेने तक के मानवी प्रयति का इतिहास कहा है ?

## स्थापत्य-सम्बन्धी गलत धारणाएँ

चौथी यनती स्थापत्य के विश्लेषण-सम्बन्धी है। संस्कृत शिल्पणास्त्र के अनुसार निमित्त हिन्दू महलों को मुहम्मदी ब्राकामकों का निर्माण समका गया है। उस भ्रामक धारणा के कारण उस स्थापुत्य शैली को परिवाऊन नाम का घारल लेखक 'इस्लामी' कहता है। ई० बीठ इचेल नाम का दूसरा घषंत्र उस मंत्री को भारतीय कहता है जब कि चन्य कुछ लेखक उसे मिली वसी हिन्दू-मुस्तिम भैनी मानते हैं।

एक हो शैली के बाबत आकाश-पाताल जितने विरोधी मत प्रकट किए जा रहे हैं। ऐसा क्यों ? वह इसलिए कि सारे पाण्चात्त्व प्रणाली के लेखकों की मूल धारणा हो गलत है। जिन ऐतिहासिक इमारतों को वे दरगाहें और मसजिदें कह रहे हैं वह सारे हड़्प किए हिन्दू-भवन है। यदापि उन इमारतों का उपयोग या दुरुपयोग मुसलमान कर रहे हैं तथापि उन इमारतों की बनावट सारी हिन्दू है।

उस गौली को हिन्दू-इस्लामी मिश्र गौली कहने वाले स्वयं भ्रम में पड़े हुए हैं। वे यह स्पष्ट रूप से बता नहीं पाते कि मिश्र शैली से उनका ग्रभिप्राय क्या है ? क्या वे यह कहना चाहते हैं कि मुसलमान सुलतान बादशाहों ने हिन्दू कारीगरों से काम लिया अतः दरगाहें ग्रीर मसजिदें भी मंदिरों जैसी ही बनीं। या हिन्दू-स्थापत्य ग्रन्थों के ग्रनुसार बनाई जाने के कारण मुसलमान करीगर होते हुए भी दरगाहें और मसजिदें हिन्दू शैली की बनीं ?

ऐतिहासिक प्रश्नों का हल करते समय ऐसे विविध प्रकार के जांच-पड़ताल के पश्चात् निर्णय लेना पड़ता है। वर्तमान इतिहास-लेखकों को वह प्रशिक्षण ही नहीं है। यतः उन्होंने ऊटपटांग सिद्धान्त लिख मारे है जिनका कोई न आगा है न पीछा।

ग्रीक ग्रीर रोमन स्थापत्य शैली के बाबत भी वैसा ही घोटाला है। कभी कहते हैं वह एक स्वतंत्र शैली है या कहते हैं कि वह भारतीय शैली का ही एक प्रकार है।

#### निराधार निष्कर्ष

विद्यमान इतिहास ग्रन्थों का एक ग्रीर मोटा दोष यह है कि उन्होंने दुनिया भर के इमारतों को विना किसी जाँच-पड़ताल के इस्लामी कह डाला। जहां कहीं अन्दर कब देखी या बाहरी भाग पर कूरान के सक्षर लिखे देखे भट् निणंय दे दिया कि वह इमारतें मुसलमानों ने बनाई । ऐसी निराधार कल्पना पर विश्व भर में हजारों ग्रन्थ लिखे गए हैं।

#### दोहरी नीति

सर्वत्र इतिहास के लेखन और ग्रध्यापन में दोहरी नीति अपनाई जाती

है। हिटलर का लिखा इस का इतिहास इस ने ग्रहण नहीं किया, नेपोलियन का लिखा बिटेन का इतिहास बिटेनवासी ग्रहण नहीं करते। किन्तु इधर, हिन्दू-इतिहास, कला, स्थापत्य तथा पुराणों (जास्त्रों) जैसे विषय पर भी मुस्तिम और प्रयेजों के बालेख सबसे प्रधिक प्रमाणित माने जाते रहे हैं। होना तो यह चाहिए कि मुसलमान या ईसाइयों द्वारा लिखा हिन्दू-परम्परा या इतिहास का विवरण अग्राह्य समभा जाए। क्योंकि वे हिन्दुत्व के विरोधक और शमु रहे हैं। उनका दूसरा दोष यह है कि वे वैदिक परम्परा की प्राचीनता की तुलना में ईसाई, मुसलमान, कम्युनिस्ट ग्रादि कल के बच्चे हैं। कहा वैदिक संस्कृति का लाखों वर्ष का अस्तित्व और कहां ईसाई ग्रीर मुसलमानों का १५०० से १६०० वर्षों का अस्तित्व । किसी घराने का इतिहास एक चार वर्षीय शिशु को पूछना जितना हास्यास्पद होगा उत्तना ही मुसलमान और ईसाइयों द्वारा लिखा हिन्दू-परम्परा का ब्योरा वचकाना ग्रीर हास्यास्पद होगा।

## ईसाई और मुसलमानों की संकुचित दृष्टि

ईसाई घोर मुसलमानों की दृष्टि कई प्रकार से संकुचित होती है। समय को दृष्टि से वे लाखों-करोड़ों वर्ष की परम्परा की कल्पना ही नहीं कर सकते। निजी धर्मान्धता के कारण भी वे बाइबल ग्रीर ईसा तथा कुरान श्रीर मुहम्मद के प्रतिरिक्त प्रन्य सब बातों को नगण्य समभते हैं। उनके लिए ईसा या मुहम्मद का समय इतिहास की परिसीमा वन चुकी है। उसके यार वे ब्राधिक कुछ देख पाते नहीं या देख सकते ही नहीं। जैसा कि ईसा या मुहम्मद के जन्मदिन से ही प्रथमबार सूर्योदय होने लगा। ईसाइयों के लिए ग्रीस भीर रोम से ही सम्यता का ग्रारम्भ होता है। इसका एक प्रत्यक्ष उदाहरण देखें। ईसापूर्व फांस की संस्कृति वैदिक थी ऐसे जब चिल्ल मुभे दीवन नगे तो मैंने समेरिका के हावंड विश्वविद्यालय में फ्रेचिवभाग के प्रमुख से पपदारा पूछा कि ईसापुर्व फ्रांस के बारे में उन्हें क्या जानकारी है ? तो उन्होंने मुन्ने लिखा कि वे तो फांस को ईसाई देण मानकर ही उसका प्रध्यमन करते हैं। ईसापूर्व फ्रांस का उन्हें कोई पता नहीं है। इतिहास समाधन की यह बर्तमान दुर्दमा देख। इससे मेरी ऐसी भावना दृढ़ हो

गयी कि यूरोप के विद्वान् ऐसा वर्ताव करते हैं जैसे किसी ने उन्हें मपथ दिलाई हो कि वे ईसापूर्व इतिहास को छुएं तक नहीं। ऐसे कार्य को वे अितस्तीय या अ-इस्लामी मानते हैं। यही कारण है कि ईसापूर्व और इस्लामपूर्वं इतिहास के पुनरीक्षण की नितान्त स्रावश्यकता है। वस्तुतः ब्राज का इतिहास मुस्लिमों एवं किश्चयनों का मनमाना मनगढत इतिहास है, इसीलिए उनकी शोध-प्रक्रिया, इतिहास को विकृत कर चुकी है। उन्होंने ढेर सारे उपयुक्त प्रमाणों को छोड़ दिया है किन्तु स्रताकिक, स्रविद्वत्तापूर्ण घुंधले तथ्यों एवं प्रमाणों को ही अपने निर्णयों का स्राधार बनाया है।

ग्रतः वर्तमान इतिहास एक उलभनयुक्त श्रांग्ल-इस्लामी, ग्रथवा प्रो-इस्लामी प्रथवा ईसाई-इस्लामी सुविधाग्रों का संकलन मात्र है।

#### भाषा-विज्ञान

उसी प्रकार भाषाशास्त्र के सम्बन्ध में भी वर्तमान युग के विद्वानों की धारणाएँ पाश्चात्त्य विचारधारा के प्रभाव के कारण बड़ी उलट-पुलट, ऊटपटांग, ऊबड्खाबड् ग्रीर ग्रताकिक हैं। मूलतः वे यह मानकर चलते हैं कि मानव बन्दर का बच्चा है। ग्रतः प्रारम्भ से उसकी रहन-सहन जंगली थी। इस अवस्था में पशुपक्षियों के आवाज की नकल करते-करते किसी प्रकार मानव ने एक भाषा बनाली। उस भाषाका नाम कहीं 'पशुपक्षी भाषा' तो नहीं था ? कोई नहीं जानता। कोई पूछता भी नहीं। क्योंकि ब्राधुनिक शिक्षा तर्क पर नहीं ब्रिपितु रटेरटाये उत्तरों की होती है। इसमें अध्यापकों को भी यह लाभ होता है कि पेचीदे प्रश्न न पूछे जाने से उनके अज्ञान की पोलं खुलती नहीं है।

इस प्रकार मूल 'पशुपक्षी भाषा' का सिद्धांत कहकर पाश्चास्य भाषाशास्त्री कहते हैं कि ग्रागे चलकर कुछ प्रमुख भाषा विभाग बन गए। क्यों ? और कैसे कोई नहीं जानता । उन भाषाविभागों के नाम वे कहते हैं — सेमेटिक जिसकी अरवी, इब्रू आदि शाखाएँ हैं। द्राविड़ी, जिसकी तमिल, तेलगु, कन्नड, मलयालम, तूल् खादि शाखाएँ हैं। तीसरे विभाग के वे तीन नाम बतलाते हैं - इण्डो यौरोपीय, इण्डो-जमन या इण्डोग्रायंन्। इनमें ग्रीक, लैटिन, संस्कृत ग्रादि भारत ग्रीर यूरोप की विपुल भाषाएँ

सम्मिलित की जाती हैं। उस विभाग के तीन विभिन्न नामों से ही भाषा सिद्धान्त की घताकिकता स्पष्ट होती है। क्योंकि उन तीनों नामों में से 'इण्हो' यह गब्द यदि निकाल लिया जाए तो यूरोप-जर्मन स्रोर शार्य यह तीन शस्य रह जाते हैं। क्या वे समानायीं हैं यूरोप तो एक विशाल भूसण्ड है। जर्मनी तो उसका एक छोटा-सा हिस्सा है। स्रोर 'स्रायं' तो. वैदिक संस्कृति का नाम है। ग्रौर फिर इण्डो-यूरोपियन ऐसा दोगला नाम किसी भाषा का हो ही नहीं सकता। इस प्रकार वर्तमान भाषाविज्ञान का यह पोटाला इस प्रन्य में भली प्रकार सुलकाया गया है। ग्रतः यह प्रन्थ एक प्रकार का इतिहास-क्षेत्र का एक ज्ञानकोष ही बन गया है।

minute by supplement of the state of the sta

#### पांच सहस्र वर्षों की परिसीमा

चाहे किसी भी देश या संस्कृति के प्राचीनतम इतिहास का हमारा संशोधन ढाई-तीन या पांच सहस्र वर्षों तक पहुंचकर एकाएक कक जाता है। जैसे कोई पर्दालगा हो जिसके पार हम कुछ देख या सोच नहीं पाते। वह परिसीमा क्यों और कैसे वनी ?

सिन्धुघाटी, ईजिप्त, हित्ती या चीन, जापान की सभ्यता का पता पांच सहस्र वर्षों के भीतर-ही-भीतर रह जाता है।

कहीं-कहीं तो वह सीमा केवल २५०० से ३००० वर्षों के भीतर ही रह जाती है। मानव का प्राचीनतम साहित्य जो वेद उनका काल मैक्समूलर ने ईसापूर्व सन् १२०० का दे रखा है। याजकल पाश्चात्त्य प्रणाली की शिक्षा में सारे विद्वान् उसी को ग्रन्तिम सत्य समभकर समूचे इतिहास का स्रारम्भ वहीं से मानते हैं। इस प्रकार 'प्रथमग्रासे मक्षिका पात:' कहावत के अनुसार मैक्समूलर की कल्पित ईसापूर्व सन् १२०० की आधारशिला ही गलत होने के कारण इतिहास का ग्रगला कालकम सारा बिगड़ा पड़ा है।

मानवी सभ्यता लाखों वर्ष प्राचीन होते हुए भी किसी भी देश-प्रदेश का इतिहास ३००० या ५००० वर्षों के पूर्व पहुंच नहीं पाता है, यह नया समस्या है। आजतक इस समस्या का किसी को पता तक नहीं था तो उसका उत्तर कहाँ से पता हो ?

वस्तुत वह ४००० वर्षों की सीमा या दीवार महाभारत युद्ध के भीषण-संहार के कारण खड़ी हो गई है। उस भीषण संहार के पूर्व का इतिहास यद्यपि बाधुनिक विद्वान् सोच या समभ नहीं पा रहे हैं वह सारा इतिहास पुराण, रामायण, महाभारत इन ग्रन्थों में प्रकित है।

महाभारत युद्ध एक अणुयुद्ध था, जिसमें भीषण संहार हुआ ही किन्तु

तत्पश्चात् भी जनता का बड़ा बिनाश होता रहा। युद्ध के पश्चात् भूकम्प,

तूफान, गुण्डों के हमले, खण्डप्रलय बादि बड़ी विनाशकारी घटनाएँ भी होती रही। इन विराट् विष्तवों तथा विघटनों ने प्रायः समस्त पूर्व-इतिहास

को लोगों की स्मृति से मिटा दिया। तयापि वेदों से महाभारत तक भीर तत्पण्चात् वर्तमान लघुभारत

तक के सारे इतिहास की एक सूत्ररूप में ही क्यों न हो रूपरेखा संस्कृत में पुराण भादि बन्यों के माध्यम से हमें भारत में उपलब्ध है। यह सारे ग्रन्थ महानारत मुद्ध तक सारे विश्व में पड़े जाते थे। किन्तु संस्कृत भाषा का व्यवहारी प्रयोग इन प्रदेशों में जैसा-जैसा बन्द होता गया वैसे-वैसे सारे

प्राचीन बन्ध इन प्रदेशों की बजात होते गए।

बंदिक संस्कृति तथा सनातनधर्म के टूटने का संकट मानव-समाज पर न पाए इस कारण भगवान् कृष्ण ने दुर्योधन को युद्ध टालने का उपदेश भी दिया । वे भविष्यद्रष्टा ये । किन्तु दुर्योधन ने उनकी बात नहीं मानी और बाग्नेबास्य, जीवजन्तुबस्य, बण्वास्य बादि के प्रयोग से मानवों का बड़ा संहार हुआ। विश्वसम्राटों का वैदिक शासन टूट गया और मानवी सभ्यता के बैदिक सनातन धर्म का साधार ही ढोला पड़ गया। द्वारका जैसी विशाल स्वर्णनगरी सागर भी लपेट में झाकर नामशेष हो गई। यादवों को द्वारका प्रदेश छोड़ बाता पड़ा। प्राजकल वे ही लोग ज्यू उर्फ ज्यू इस्ट्स कहलाते है। सीरिया (सुर) बसीरिया (ब्रमुर) ब्रादि प्रदेशों में वे जा वसे। मूसल से हवाहत यह बादव सोग जहां जा बसे उस ईरान-इराक के संयुक्त नीमाप्रदेश का सभी तक 'मोसल' नाम है। कुछ समय पण्चात् अन्य यदु उपं यहूदी टोलियां पलेस्टाईन, येरसलेम तथा ईजिप्त में फैलीं।

इस प्रकार वर्तमान विश्व के देश-प्रदेश और जनजातियों का पूरा ब्योग बार्य, बैदिन, सनातन, हिन्दू धर्म में ही समाया हुन्ना है क्योंकि मृष्टि-उत्पत्ति काल से महाभारत युद्ध तक समस्त मानव-समाज वैदिक विज्वतासन में बढ़ था। इत से लेकर द्वापर के ग्रन्त तक वह ब्यवस्था वली। यतः इ। पर के प्रन्त में हुए सहार से पूर्व लाखों वर्ष वैदिकसंस्कृति एव सम्हत-माथा समग्र विश्व में प्रचलित रही।

महाभारत युद्ध के संहार के कारण ही वह केन्द्रीय वैदिक शासन और

समाज व्यवस्था टूटकर विखण्डित हो गयी। विश्व-भर में चलने वाली गुरुकुल-शिक्षा-परम्परा, विश्व-भर के जनव्यवहार में होने वाला संस्कृत-भाषा का प्रयोग म्रादि सारी प्रणाली भंग हो जाने पर संस्कृतभाषा के ही जो प्रादेशिक विकृत उच्चार बने वही प्रान्तीय भाषाएँ कहलाने लगीं।

तत्पश्चात् यूरोप में ईसाई मत रोमन सेनाओं द्वारा लोगों पर लादे जाने के कारण और पश्चिमी देशों में अरब ग्रादि सेनाओं द्वारा इस्लाम मत लादे जाने के कारण मानव-समाज अधिकाधिक विघटित होते-होते मूल वैदिक संस्कृति से विछड़ता गया। ब्रज्ञान और ब्रसूया से प्रेरित होकर ईसाई ग्रीर इस्लामी लेखकों ने प्राचीन परम्परा, उल्लेख ग्रादि को काफिर, मूर्तिपूजकों के रीतिरिवाज ब्रादि दूषण लगाकर उन्हें नष्ट करने का यत्न किया।

इस प्रकार प्राचीनतम इतिहास कुछ महाभारत युद्ध से लुप्त-गुप्त हो गया ग्रौर कुछ ईसाई तथा इस्लामियों के द्वारा नष्ट किया गया तथापि दैवी कृपा से हम अब उस अत्यन्त उपलब्ध टूटी-फूटी सामग्री से ही अनादि काल से ग्राज तक के इतिहास का ग्रखण्ड सूत्ररूप इतिहास इस ग्रन्थ में दे पा रहे हैं।

पंचांगों में दिए गणनानुसार यद्यपि मानव-समाज का विद्यमान इतिहास लगभग दो ग्ररव वर्षों का है। कुछ ग्रन्य विद्वानों के ग्रनुसार मानव के पूरे इतिहास का विद्यमान दौर २४८०० वर्षों से अधिक लम्बा नहीं है। उनका कथन है कि पृथ्वी पर के मानवी सभ्यता इससे पूर्व ६४००० बार माग, सूखा, बाढ़, तूफान, युद्ध ग्रादि संकटों से नष्ट होती रही। रामायण ग्रीर महानारत में दो महान् संहारी युद्धों का वर्णन है। उनके पूर्व की घटनाएँ पुराणों में वर्णित हैं।

ऊपर कहे प्रत्येक युग में मानव की वैज्ञानिक प्रगति एवं प्रवनित होती रही। भाग्य का उत्थान श्रोर पतन व्यक्तिगत जीवन की तरह सामाजिक जीवन में भी होता रहता है। प्राचीन काल में वायुयान, अन्तरिक्षयान अन्य ग्रहों से सम्पर्क, क्षेपणास्त्र भादि का प्रयोग विपुल मात्रा में होता रहा।

# कुछ मूलगामी शब्दों की व्याख्या

इस प्रन्य में दो शब्दों का बारम्बर प्रयोग हुया है-वैदिक (संस्कृति) मीर इंक्वर (द्वारा मृष्टि-निर्माण इत्यादि)। इन दो शब्दों से सम्बद्ध बादविवाद में कई सोग प्रनेक विभ्रम या प्राक्षेप खड़े कर देते हैं। अतः

हम बारम्भ में ही उनका स्पष्टीकरण देना बावश्यक समभते हैं। वैदिक संस्कृति, वैदिक प्रया प्रादि की वात छिड़ने पर कुछ लोग

उसका ऐसा बर्ष तयाते हैं कि चार वेदों की जो संहिताएँ उपलब्ध हैं उनमें जिन बातों का स्पष्ट रूप से निदंश है वे ही वैदिक और बाकी सब

घवंदिक है।

वैदिक सब्द में हमारा पर्य ऊपर दिए प्रयं से पूर्णतया भिन्न है। वेद केवन बीज मात्र है। जैसे पीपल या वट जैसे विशाल वृक्ष का वीज। कोई यदि बहे कि उन वृक्षों के सुक्ष्म बीज में उस वृक्ष के फल-फूल, शाखा-बिस्तार पादि कुछ है ही नहीं तो वह ठीक नहीं होगा। बीज में वह सारी बुक्षबृद्धि समाई हुई होती है किन्तु मानव उसे पहचान नहीं पाता । अतः हमारा क्यन यह है कि उपनिषद, पूराण, स्मृतिग्रन्थ, रामायण, महाभारत, मृतिपूजा, प्रानिपूजा, गुरुपरम्परा, उत्सव, द्रत, कथा-कीर्तन, सन्त-महात्मामों के भक्तिगीत, जैन, बीढ म्रादि पंथ यह सारे उसी वैदिक बीज का बाखाविस्तार होने के कारण 'वैदिक' जब्द में उन सबका ग्रन्तभीव है।

पतः जो लोग कहते हैं कि देदों में मृतिपूजा का उल्लेख नहीं है अतएव न्तिपुता पर्वदिक है, हम इससे सहमत नहीं हैं। वैदिक संस्कृति में धर्मा-बरण गानि सत्यनिष्ठा, परोपकार ग्रेरित कर्तव्यपालन का ही ग्राग्रह है। बाबी बिसी प्रकार की पूजा, पाठ, ध्यान या जाप का कोई बन्धन नहीं है। वर्तव्यपालन धौर धर्माचरण में श्रद्धा या निष्ठा बनी रहे इस हेतु यदि कोई पूजा-पाठ, बत, उपवास, जाप, बाग ब्रादि करना चाहेतो करे या न करे।

इसी प्रकार यह कहना कि शिवपूजन या शिव-प्रतिमा वेदों को सम्मत नहीं या वेदों में शिवजी का उल्लेख नहीं है उचित नहीं। ऐसे विवाद या तो पाश्चात्त्यों ने निर्माण किए हैं या शैव-वैष्णव स्नादि भेद उत्पन्न करने वालों ने। जब वैदिक परम्परा में राजा विष्णुभगवान् का प्रतिनिधि होता है और हरहर महादेव का नारा लगाकर गत्रु पर क्षत्रिय वैदिक परम्परा की सेना टूट पड़ती है तो क्या शिवजी वैदिक प्रणाली के देव नहीं हैं ? हिन्दू, सनातन, ग्रायं संस्कृति की परम्परा में सम्मिलित सभी वातें वैदिक हैं। यदि किसी को कभी शंका ग्राए कि फलानी वात वैदिक प्रणाली की है या नहीं तो वह योचें कि क्या वह प्रणाली अनादि काल से चलती ब्रा रही है ग्रीर शिष्टसम्मत है। 'महाजनो येन गत: स पन्था:' यह उसकी पहचान है।

वेदों में इस विश्व की जटिल यन्त्रणा का विवरण मात्र है जैसे किसी दूरदर्शन, ग्राकाशवाणी, मोटरगाड़ी ग्रादि की पुस्तक से केवल उस विशिष्ट यन्त्र की गतिविधि का ही उल्लेख होता है। वेदों में भी किसी मृति या निराकार के पूजा का उल्लेख नहीं है, वह इसलिए कि वेदों का वह विषय या उद्देश्य नहीं है।

विविध देवतामूर्तियों के बाबत भी कुछ लोग सजानवश साक्षेप उठाते हैं। वैदिक परम्परा में मूर्तिपूजा करो, ऐसा आदेश नहीं है और मत करो, ऐसा प्रतिबन्ध भी नहीं है। यत: प्रत्येक व्यक्ति की रुचि या कुलरीति के चनुसार वह यदि राम, कृष्ण, हनुमान्, दुर्गा, पावंती, शंकर, दतात्रेय, चंडी ब्रादि किसी एक या ब्रधिक देवता की भिक्त करता है तो इसका बर्थ यह लगाना भूल होगी कि वह केवल एक विशिष्ट देवता की ही धाराधना कर रहा है। वैदिक संस्कृति में कोई भी मूर्ति एक विशिष्ट देवता की न होकर समूचे ईश्वरी शक्ति की प्रतीक होती है। प्रत्येक मूर्ति में सारा देवत्व समाया हुम्रा वैदिक प्रणाली के लोगों को दिखाई देता है। "एक तत् सत् विप्राः बहुधा बदन्ति या पश्यन्ति"-यह नियम यहाँ लाग् है। ईसाई या इस्लामी व्यक्ति इसे समभ नहीं पाते। वैदिक संस्कृति में ३३ कोटि देवों का उल्लेख सुनकर उन्हें बड़ा घटपटा-सा लगता है। सारे चराचर के कण-कण में ईश्वरीय शक्ति समायी होने के कारण वह विविध रूप में यानि

प्रानि, तुफान मादि किसी भी रूप में प्रति विनाणकारी या महान् महाय्यकारी भी हो सकती है-यह तथ्य धनेकानेक देवमूर्तियों द्वारा वैदिक संस्कृति में प्रकट किया गया है। अतः 'वैदिक' का अभिप्राय दीघंकालीन सनातन परम्परा से है।

इस्लामी या ईसाई परम्परा भी वैदिक कहलाई जा सकती है यदि उनके कुछ धर्मदिक हठ या दुराबह छोड़ दें तो। इस ग्रन्थ के कई ग्रध्यायों में बह स्पाट किया गया है कि बाज जो अपने बापको इस्लामी या ईसाई मानते हैं वे वैदिक परम्परा करने वाले दादा-परदादाओं की हो सन्तान है। मतः उनकी परिभाषा, परम्परा, त्यौहार, रीति-रिवाज सारे वैदिक होते हुए भी वे सपने प्रापको वैदिक परम्परा के विरोधक या शत्रु मान

रहे हैं, यह उनकी बड़ी भारी भूल है।

वर्तमान प्रणाली में लोग हिन्दू, मुसलमान, सिख, ईसाई ऐसा उल्लेख करके उनके इस विश्वास को प्रकट करते हैं कि मानो ग्रन्य पंथों जैसा हिन्दू भी एक पंच है। यह सरासर भूल है। वे सारे तो केवल पंथ हैं किन्तु हिन्दू धर्म है। हिन्दू दूसरों के बराबरी का पंथ नहीं है। 'हिन्दू' या बैदिक ग्राचार यह पंथ न होकर समस्त मानवों का धर्म है। वैदिक धर्म की इस्लाम, ईसाई प्रादियों की तुलना में कई विशिष्टता हैं जैसे-(१) वैदिक हिन्द-प्रणाली में प्रास्तिक से नास्तिक सारे ही सम्मिलित होने के कारण किसी पूजा-पाठ का बंधन किसी पर नहीं है। (२) वैदिक प्रणाली व्यक्ति-निष्ठ न होने के कारण मुहम्मद या ईसाई जैसे किसी एक व्यक्ति से जकडी हुई नहीं है। (३) मुहम्मद या ईसा जैसा एक व्यक्ति को सर्वगुण-सम्पन्न या सर्वज्ञानी मानकर उसी के शरण जाग्रो या उसी का श्रेष्ठत्व मानी-यह दराग्रह या हठ वैदिक परम्परा को कतई सम्मत नहीं। यहाँ तो बालादपि मुमापितं ग्राह्मम्'-यह परिपाटी चलती है। (४) व्यक्ति-विणेष के सारे पाप-कमों का बोक इस्लाम में मुहम्मद पैगम्बर को ग्रीर ईसाई-परम्परा में ईसा को सौपा गया है। वैदिक परम्परा में तो प्रत्येक व्यक्तिको निजी पाप-पुण्य का बुरा या प्रच्छा फल अपने आप भोगने की बात कही है। (४) प्रत्येक जन्में हुए व्यक्ति का ग्रपने ग्राप हिन्दू धर्म में इसलिए बन्तमांव है कि जन्मे हुए प्रत्येक व्यक्ति का अपना-अपना देवदत्त

कर्तव्य निभाए विना छटकारा है ही नहीं। 'जन्मना जायते श्द्रः संस्कारात् द्विज उच्यते'-इस मनुस्मृति के वचन से भी स्पष्ट है कि जन्म पाया हुन्ना प्रत्येक व्यक्ति शूद्र-स्तर यानि (प्रारम्भिक कक्षा) से ग्रपना हिन्दू, वैदिक प्रणाली का जीवन प्रारम्भ करता है। मुसलमान और ईसाई परम्परा में प्रत्येक व्यक्ति कृत्रिम दीक्षा या सुत्ना या विष्तस्मा जैसे विधि द्वारा मुसलमान या ईसाई घोषित कराया जाता है। उस विधि के पूर्व वह व्यक्ति ग्रौर ग्रन्य सारे ही जन जो स्वेच्छा से ईसाई या मुसलमान न बने हों वे सारे हिन्दू ही हैं। ऐसे मुद्दों से वर्म और पंथ का भेद स्पष्ट होता है। अतः हिन्दू, सिख, ईसाई, मुसलमान, पारसी ग्रादि समानार्थी उल्लेख करने वाले व्यक्ति को ग्रज्ञानी ही समभा जाना चाहिए। हिन्दू या वैदिक प्रणाली सबसे अपर, सबसे श्रेष्ठ ग्रीर समस्त मानवों की माता के समान है। इसमें कोई भेद-भाव नहीं है। छूत-ग्रछूत का सार्वजनिक भेद भी वैदिक प्रणाली को सम्मत नहीं है। स्त्रियों का मासिक धर्म या किसी व्यक्ति की मृत्यु पर उसके घरवालों ने सूतक आदि का पालन करना, या घर में प्रसूति के पश्चात् कुछ दिन घर ही घर में छुग्राछूत का बंधन पालना यह तो वैद्यकीय स्वच्छता और संसर्ग से रोग-जन्तुओं का प्रसार न हो इस दृष्टि से लगाए गये बंधन हैं। किन्तु घर से बाहर के सार्वजनिक व्यवहार में छुग्राछूत का भेदभाव वैदिक प्रणाली में विदित नहीं है।

कुछ व्यक्ति वैदिक प्रणाली को ठीक प्रकार समक्त न पाने के कारण ऐसी कल्पना कर बैठते हैं कि हिन्दू माता-पिता से जन्म पाया हुआ व्यक्ति हिन्दू कहला सकता है अन्य कोई अपने आपको हिन्दू नहीं कह सकता। मुभी एक व्यक्ति मिले जो हिन्दू धर्म की विशेषताएँ ग्रपने परिचितों में दोहराते रहते हैं। वे व्यावसायिक दौरे पर केनडा गये। वहाँ योग और हिन्दू-दर्शनशास्त्र ग्रादि पर बात छिड़ी तो वैदिक प्रणाली से प्रभावित एक गौरकाय कैनेडियन महिला ने उनसे कहा कि 'मैं हिन्दू बनना चाहती हूँ'। उस पर यह व्यक्ति (जो अपने आपको वड़ा हिन्दुत्ववादी समभता था) ने कहा "नहीं बाबा नहीं भ्राप हिन्दू नहीं बन सकतीं। हिन्दू कुल में जन्म लेने

वाला ही हिन्दू होता है।"

मैं यदि उनके स्थान पर होता तो मैं तो उस महिला को मनु महाराज

छोड़कर विज्ञात हिन्दूबारा में प्रकट रूप से सम्मिलित होना चाहती हैं तो भी बाप केवल प्रत्येक से कहा करें कि मुक्ते बाज से ईसाई न कहा जाए, में हिन्दू हूँ। हिन्दू धर्म में प्रवेश सबसे घासान है। जो जन्म पाता है सो तो हिन्दू है हो। किन्तु दुनियादारी के व्यवहार में जो ईसाई या इस्लामी पंथ नये तथ्य एवं नया ढाँचा त्यागकर घपने बापको हिन्दू कहना शुरू कर दे वह हिन्दू बनता ही है। क्बस कहना हो पर्याप्त है। हिन्दू होने से कोई किसी को रोक नहीं सकता। सामान्यतया किसी नए ऐतिहासिक प्रकाशन का समाचार सुनते ही सबका हिन्दू धर्म में स्वागत है। किन्तु ग्रीर ग्रधिक प्रकट रूप से कोई अपने ग्राम धारणा यह होती है कि उसमें वही पुरानी बातें ग्रागे-पीछे करके लिख भाषको हिन्दू कहलवाना चाहता है तो वह समाचार पत्रों में घोषणा

दी गई होंगी। किन्तु यह ग्रंथ अन्य सारे इतिहास प्रन्थों से एकदम भिन्न है। इस ग्रन्थ में प्रस्तुत की गई शोधसामग्री, पग-पग पर दिए गए तक भीर विश्व-इतिहास का बताया हुआ ढाँचा एकदम अपरिचित, अद्भुत और मनोहारी प्रतीत होगा।

जनता को इस बात की जरा भी कल्पना नहीं है कि ईसाई, इस्लामी ग्रीर साम्यवादी (कम्युनिस्ट) लोगों ने स्वार्थ, ग्रज्ञान, दुराग्रह ग्रीर कुटिल कुत्सित हेतु से विविध घटनाम्रों को तोड़मरोड़कर उलटे-सीधे कम भीर सिद्धान्तों में लपेटा हुआ जो इतिहास प्रस्तुत किया है वह सर्वया अयोग्य, भ्रमपूर्ण, असत्य भीर अहितकारी है।

दुराग्रही, अतार्किक भाव से इन लोगों ने ईसवी पूर्व ४००४ वर्ष से सभ्यता का ग्रारम्भ मान लिया।

तत्पश्चात् किसी एक सिकन्दर, ईसामसीह, मुहम्मद या कालं माक्सं को उन्होंने इतिहास के खुंटे का या मानवों के बाद्य गुरु का पद दे दिया।

उस कल्पित ब्राद्यगुरु के पूर्व का सारा इतिहास विधर्मियों, काफिरों या पूंजीपतियों का मानकर उसे बिक्कारते हुए वे नष्ट करते रहे।

जो ईसाई हैं उनका तो कहना ही क्या है ? वे इतना भी नहीं जानते (भीर जानना चाहेंगे भी नहीं) कि ईसामसीह एक काल्पनिक व्यक्ति है।

उधर युगयुगान्तर के इतिहास का प्रकट करनेवाले संस्कृत पुराणों को उन्होंने इसलिए दुलंकित किया कि उन्हें ना तो पुराणों में वर्णित व्यक्ति ग्रीर घटनाग्रों से कोई ग्रात्मीयता यी ग्रीर न ही उन की भाषा संस्कृत से।

मसूराश्रम संस्थान में होम हवन घोर वैदिक मंत्रोच्चारण के साथ हिन्दू बना लिया जाता है। बतः मुक्ते यह दृढ प्रतिपादन करना है कि जन्म पाया हुआ प्रस्येक व्यक्ति हिन्दू है चाहे उसके माता-पिता अपने आपको ईसाई या इस्लामी भी कहलाते हों। हिन्दुत्व का विरोध न करने वाले सारे हिन्दू ही हैं। इस बन्य में 'ईश्वर' या 'ईश्वरीय' ऐसा उल्लेख हमने जब भी जहां भी किया है वह इस सृष्टि को निर्माण कर चलाने वाली कर्ता, घर्ता, दाता शक्ति का निर्देशक है।

प्रकाणित करवा दे कि-बाज से मैं बपने बापको हिन्दू मानता हूँ अतः सारे

लोग मुभे हिन्दू समभकर मेरे से व्यवहार करें। यदि किसी धार्मिक विधि

से कोई हिन्दू बनना चाहे तो किसी भी प्रायंसगाज मन्दिर में या वस्वई के

बाप हिन्दू तो है हो। सौकिक दृष्टि से यदि भाप भपना संकुचित ईसाई पंय

हम जानते हैं कि इस प्रन्य को पढ़ने वाले वाचक नास्तिक भी हो सकते है। वे इंस्वर का धर्य प्रार्थना से प्रसन्न होने वाला ग्रीर निन्दा से कुद्ध होने वासा व्यक्ति—ऐसा न सें। ईश्वर वैसा है भी नहीं कि वह किसी के स्तुति से बागे कदम बढ़ाए और निन्दा सुनकर मुंह फेरले। इस विश्व का निर्माण कर चलाने वाली शक्ति एक ग्रन्थक्त निष्पक्ष यन्त्रणा भी हो सकती है। यतः इस ग्रन्थ के सभी ग्रास्तिक या नास्तिक वाचक ईश्यर-सम्बन्धी प्रवर्ती-प्रवर्ती कल्पनाएँ निस्संकोच कायम रखते हुए इस ग्रन्थ में चिंत तथ्यों को ग्रहण करें या समझ सकें ऐसी तकंशुद्ध भीर तकंशिद मुमिका से ही यह प्रस्य लिखा जा रहा है।

प्रदीर्घं परवज्ञता में स्वयं प्रपना प्रात्मविश्वास ग्रीर ग्रधिकार लो बैठने के कारण जबुद्वारा लिखे गए इतिहास को ही प्रमाण मानने की प्रवृत्ति हिन्दू-समाव में भी छा गई। साथ ही आत्महीनता की भावना से समस्त हिन्दुसमाज ग्रस्त होने के कारण प्राचीन संस्कृत-साहित्य को नगण्य समभना, नगर, किले, प्रासाद, महल, मन्दिर झादि जिस कुशल कारीगरी से बनाए जाते वे उस स्थापत्यविद्या को भूल जाना, प्रायुवेंद का अवमूल्यन कर उसकी शिक्षा बन्द कर देना या डॉक्टरी भीर यूनानी विद्या की भरपूर मिलावटवाला बायुवँद सिखाना —ऐसे राष्ट्रीय अवहेलना के अपराध स्वतन्त्र भारत के हिन्दू-शासक भी कर रहे हैं।

वर्षाप परायों का शासन समाप्त हुआ है भारतीयों ने पराई शासन-प्रणाली क्यों-की-त्यों चालू रखी है। क्योंकि पराधीनता में स्रात्मविश्वास मध्द हो जाने के कारण जकड़नेवाली वेडियाँ ही जीवनाधार मानने की प्रवृत्ति बनती है। हिन्दू-पत्रकार ग्रौर समाचार पत्र पाश्चात्त्यों का ग्रन्धानु-करण करने में मन्त हैं। पाश्चात्त्य पत्रकार जिस वार्त्ता को नगण्य या सनसनाती मानते हैं भारतीय पत्रकार भी उस वार्ता का डेठ वैसा ही म्स्यांकन करते रहते हैं।

ऐसे घोर निराशाजनक परिस्थिति में इस ग्रन्थ द्वारा वैदिक संस्कृति का सही स्वरूप एवं प्राचीन विश्वव्यापकता को ज्ञात कर पाठकगण गौरव घनुमव करेंगे धीर धकमंण्यता तया उदासीनता को त्यागकर अधिक उत्साही और कार्यप्रवण बनेंगे, ऐसी में ग्राणा करता हूँ।

विम्ब की प्राचीनता का उदाहरण लें। हमारे भारतीय पंचांगों के प्रारम्भ में युगों-युगों का जो हिसाव दिया होता है, उसके अनुसार सृष्टि-उत्पत्ति काल से बाजतक १, १७, २६, ४८, ०६४ इतने वर्षं लगभग बीत गए है। प्राधनिक पाश्चात्त्य भौतिक शास्त्रियों का भी यही हिसाब है।

कुछ भारतीय विद्वानों का मत है कि कृतयुग और तत्पश्चात् अन्य युगों का काल कमशः ४८०० वर्ष, ३६०० वर्ष, २४०० वर्ष घीर १२०० वर्ष ही माना जाना चाहिए। किन्तु रूढ़ पारंपरिक मत के घनुसार ऊपर लिखी संस्थाएँ देवी बधी की होने के कारण उन्हें ३६० से गुणा करने से प्रत्येक युग का काल मानवी वर्षों में प्राप्त होता है।

जैसे भी हो वे दोनों हिसाब पाश्चात्त्य विद्वानों के कल्पित प्रमुमान से कहीं ग्रधिक हैं। पाश्चात्त्य विद्वान् तो यह समभते रहे हैं कि विश्व का निर्माण ४००४ वर्ष ईसापूर्व हुमा। ग्रीर तत्पश्चात् जगली अवस्था के मानवों में कुछ सुघार होने के कारण कुछ संस्कृत-भाषी गडरिये भेड़ चराते-चराते ई० पू० १२०० के लगभग जो झंटसंट गीत गुनगुनाये, वे हैं वेद। मैंक्समूलर-प्रणीत उसी निष्कर्ष को पूर्णतया सही मानकर भारतीय भीर विदेशी विद्यालयों में संस्कृत-साहित्य का ग्रध्ययन एवं संशोधन हो रहा है। भारतीय और विश्व के इतिहास से यह कितनी बड़ी खिलवाड़ है। शत्रु-लिखित इतिहास को प्रमाण मानने से कितना धोखा होता है उसका वह एक स्थूल उदाहरण है।

वेद श्रौर वेदों की भाषा संस्कृत देवदत्त हैं, ऐसा वैदिक परंपरा कहती है। उसकी पुष्टि की अपेक्षा किश्चियन यौरोपीय विद्वानों से नहीं करनी चाहिये। वे कौन होते हैं ? कालमर्यादा-सम्बन्धी उनके दृष्टिकोण सदा ही बड़े संकुचित रहे हैं। उनके 'हां' या 'ना' को महत्त्व देने से काम नहीं चलेगा। ईसापूर्वकाल के इतिहास-सम्बन्धी अध्ययन, संशोधन की उनकी पद्धति दोषपूर्ण है।

तपस्वी, निस्वार्थी ऋषिमुनियों द्वारा प्राचीन वैदिक नाङ्मय में उद्भत सृष्टि-निर्माण, वेद-प्राप्ति ग्रादि की परंपरा ग्रधिक विश्वसनीय है।

ऋषिमुनियों द्वारा कही गई परंपरा ही सही है इसका एक और बड़ा प्रमाण यह है कि सारे विश्व में उस परंपरा के ब्रस्तित्व के चिह्न पाये जाते हैं। वैदिक परंपरा ही विश्व के समस्त इतिहास की जड़ होने के कारण सारे तथ्यों में वही सूत्र पाया जाता है। इस ग्रन्थ के पूर्व विश्व की विविध भाषाएँ, देवता, रीतिरिवाज ग्रादि में दीखने वाली समानता का कारण या रिश्ता भ्राजतक पता नहीं लगता था। इस ग्रन्थ में हमने यह दर्शाया है कि विश्वभर के समस्त जन सृब्टि-उत्पत्ति समय से महाभारतीय युद्ध तक लगातार वैदिक संस्कृति से ही पले, पोसे होने के कारण उनमें एक प्रटूट रिश्ता दीखना स्वाभाविक ही है। विश्व-इतिहास की एक विशाल उलभन का यह कितना सीधा-सादा किन्तु ग्रमोल ग्रीर सर्वव्यापी उत्तर है !

उदाहरणार्थं यदूदी, किश्चियन एवं इस्लामी समस्त परंपराएँ तथा

उनकी परिभाषाएँ प्राचीनतम वैदिक इतिहास के संदर्भ में ही समभी जा सकती है। वे सभी वैदिक महाधारा से बिछड़ी उप-नदियाँ है। प्रागे चलकर इसी बन्य के एक बच्याय का शीर्षक है "जनता कितना इतिहास जानती है ?" उसमें ऐसे कई बातों का उल्लेख है जो झाजकल के विद्वानों के लिए विद्यासमस्या बनी हुई है किन्तु जिनका हल वैदिक परंपरा के रिश्ते से भट पाया जाता है।

पाठकों की प्रतिक्रिया

वर्तमान मान्यताओं के सन्दर्भ में इस ग्रन्थ में उद्धृत तक ग्रीर प्रमाणों से पाठक चौक जाएंगे। कई विवरण पढ़कर उन्हें सुखद आश्चर्य-सा लगेगा। तथापि इस ग्रन्थ में प्रस्तुत भरसक प्रमाण ग्रीर कमवद तकों के बाधार पर निवत विश्व के बादि से बाजतक के इस ब्रखंडित इतिहास का महत्त्व कुछ समय पश्चात् लोग जान पाएंगे । जैसे यूरोप में गैलीलिखो, धाईन्टोन घादि के सिद्धान्तों पर लोगों ने प्रथम ग्रविश्वास प्रकट किया, तहलका मचा। लोगों ने भला, बुरा कहा। किन्तु अब उन्हें अग्रगण्य वैज्ञानिक माना जाता है। विविध ऐतिहासिक ग्रंथों द्वारा मैंने समय-समय पर जो कांतिकारी सिद्धान्त प्रकट किए, उन पर वैसी ही जनप्रति किया रही।

#### माघनों का अभाव

इस ग्रन्थ की व्याप्ति लुप्त-गुप्त विश्व-इतिहास के ज्ञानकोश की तरह है। ऐसे सर्वगामी ग्रन्य के लिए धन तथा ग्रन्य साधनसामग्री, संदर्भ-सुविधा, लिपिक, धनेक धन्य सहायक ग्रादि की ग्रावश्यकता होती है। इनमें से मुक्ते कुछ भी उपलब्ध नहीं या : केवल मेरा मस्तिष्क ग्रीर मेरी लेखनी यही दो मेरे साधन रहे हैं।

#### शांति से विचार

इस ग्रन्थ में कही गई कई बातें एकदम नयी होने के कारण पाठकों को घटपटी या धविक्वसनीय प्रतीत हो सकती हैं तथापि उद्धृत प्रमाणों के ब्राधार पर वे उन पर शांति से मनन चिन्तन करते रहें। हो सकता है कि वही बातें आगे चलकर बड़ी तथ्यपूर्ण और उपयुक्त प्रतीत हों।

सोने की ढली वस्तु बनते ही तप्त होती है। स्पर्श करने पर हाय जलता है। किन्तु ठंडी हो जाने पर बड़ी उपयुक्त और शोभायमान होती है। उसी प्रकार इस ग्रन्थ में दिये चौंकानेवाले तथ्य कुछ समय के पश्चात् ठण्डे ग्रीर शांत मन से सोचने पर ग्राह्म, लाभकारी ग्रीर गौरवशाली प्रतीत होंगे। ग्रतः लेखक को पाठकों की प्रतिक्रिया जानने की कोई त्वरा नहीं है। पाठक भी इस ग्रन्थ में प्रस्तुत तथ्यों पर ग्रपनी-ग्रपनी प्रतिक्रिया व्यक्त करने में घांधली न करें। हर नए मुद्दे को अपने-अपने हृदय की तह में उतरने दें श्रीर उसपर ध्यानपूर्वक विचार करें।

The state of the last of the state of the st

ē

## इतिहास का 'एकमेव केन्द्रीय स्रोत'--सिद्धान्त

विश्व के ऐतिहासिक साहित्य में यह प्रत्य प्रपने धनेक विशिष्ट गुणों से धनोला धीर पहितीय सिंद होगा। इस प्रत्य में यह दर्शाया गया है कि सानवी इतिहास सीरिया, धसीरिया धादि धनेक विभक्त राष्ट्रों से नहीं धापतु एक देवी स्नोत के धविभक्त वैदिक कुटुंब से धारम्भ होता है। इस प्रमय में प्रयम बार मानव के धादि से धाजतक का इतिहास खखंड रूप में सप्रमाण धीर सतकं प्रस्तुत किया जाना इसकी दूसरी विशिष्टता है। इतिहास को कई समस्याधों का शोध कर उनका उत्तर भी इस ग्रन्थ में दिया गया है—यह इस ग्रन्थ की तीसरी विशेषता है। चौथी विशेषता यह है कि दर्तमान इतिहास-संशोधनपद्धित के कई दोष इसमें चिंतत कर सही संशोधनपद्धित समभा दी गई है।

सन्य-लेखक की किंच के अनुसार या तात्कालिक आवश्यकतानुसार बीच से ही कहीं से विवेचन शुरू कर कुछ इधर-उधर की घटनाओं या पहलुओं की चर्चा कर अधिकांश ऐतिहासिक प्रत्य कुतकृत्यता मान लेते हैं। एक या दो सहस्र वर्षों से आचीन घटनाओं की स्पष्ट कल्पना भी सामान्य इतिहासकारों को नहीं होती। अतः लाखों, करोड़ों वर्ष पूर्व आरम्भ हुए मानवी इतिहास का अध्य तक का तफसील सुमूत्र रूप से कथन करने वाने इस यन्य का विशेष महत्त्व है।

बहातत्त्ववेता प्रत्येव वस्तु का प्रारम्भ 'एकमेव प्रद्वितीयं ब्रह्म' से मानते हैं। भौतिक शास्त्रवेत्ता भी विद्युत्, वायु, जल, प्राक्षणक्षमता प्रादि विविध मौतिक शक्तियों का स्रोत एक मूलतत्त्व को ही मानते हैं। प्रतः इस मूल नियम के प्रनुशार मानवी इतिहास का ग्रारम्भ भी एक मूल क्रोत से ही होना स्वाभाविक था। तथापि ब्राज तक के इतिहासों में यह तथ्य नहीं पाया जाता। डार्विन साहब के ब्रनुयायी प्रतिपादन करते हैं कि विश्वभर के विविध वनों में रहने वाले मकंट यदाकदा यथाकथा मानव बनते रहे। दूसरे कुछ इतिहासकार यकायक सीरिया, ग्रसीरिया ब्रादि खंड राज्यों से इतिहास का कथन ग्रारम्भ कर देते हैं।

ग्रतः प्रथमतः यह जानना ग्रावश्यक है कि सौरजगत् ग्रौर मानव का उद्भव यद्व्या, ऊटपटांग, ग्रव्यवस्थित प्रकार से न होकर सुनियोजित एवं व्यवस्थित ढंग से ही हुग्रा। इसे ही हम इतिहास क्षेत्र का 'एकमेव केन्द्रीय स्रोत' सिद्धान्त कहते हैं। ग्राघुनिक काल में इस सिद्धान्त को प्रस्तुत करने वाला यह प्रायः पहला ग्रन्थ है।

लाखों वर्ष पूर्व 'कृत' युग से मानवी इतिहास का ग्रारम्भ हुन्ना । 'कृत' का अर्थ है कि स्वयं ईश्वरी शक्ति द्वारा पूरी सिद्धता से घड़ा हुआ। जिसमें जल, वनस्पति ग्रौर पशुग्रों के पश्चात् मानव की एक या ग्रधिक शिक्षित पीढ़ी निर्माण की गईं। उसी समय वेद भी दिए गए। वेदों की भाषा संस्कृत होने के कारण संस्कृतभाषा भी प्रारम्भिक पीढ़ियों को पढ़ाई गई। उसी तरह जिस प्रकार माता-पिता सन्तान को भाषा अवगत कराते हैं। इसी कारण वेद और संस्कृतभाषा समस्त मानवों को मूल दैवी देन है। प्रचलित इतिहास-ग्रन्थों में इस महत्त्वपूर्ण प्रारम्भिक तथ्य का उल्लेख तक नहीं है। विश्वयन्त्र को इस प्रकार पूरी तैयारी से चला देने के पश्चात् भगवान् दूर खड़े हो गये। यह हम कैसे सिद्ध करते हैं ? तत्सम उदाहरण लेकर। जिसे आंग्ल भाषा में method of analogy यानि तत्सम द्वारा निष्कर्षपद्धति कहते हैं। इतिहास के संशोधन में इस पद्धति का बड़ा महत्त्व है। जैसे नाटककार नाटक शुरू कराने के पश्चात् दूर प्रेक्षकों में जा बैठता है। जैसे (umpire या referee यानि) क्रीडा-निर्णायक सेल शुरू होते ही दूर रहकर निरीक्षण करता रहता है वैसे ही विश्वयन्त्र चला देने के पश्चात् भगवान् भी निरीक्षणार्थं दूर बैठ गये। इस नुक्ते पर अध्यात्म और इतिहास दोनों सहमत हैं। दोनों का निणंय एक ही है। दोनों एक ही बिन्दु पर पहुंचकर कहते हैं कि बस यही अन्तिम मुकाम है। इसके पार और कुछ नहीं है। सारी विद्याओं की चरम सीमा एक ही विन्दु पर केन्द्रित होती है।

इस ऊपर कहे सिद्धान्त का यह एक और उदाहरण है। साथ ही वह हमारे कचन के सत्याधार की कसोटी भी है। क्योंकि यदि ग्रध्यात्म और इतिहास प्रपने निजी भिन्न मार्गों से एक ही समान बिन्दु पर पहुंच जाते है तो

'एक तत् सत् विप्राः बहुधा बदन्ति' की सत्यता जान पड़ती है। सतः कोई भी समुबा इतिहास सब्यात्म से ही प्रारम्भ होना चाहिए। कितना हो बच्छा हो यदि इतिहास का यह एकमेव वैदिक केन्द्रीय स्रोत का सिद्धान्त ग्रन्ततोगत्वा समस्त मानवों को वैदिक संस्कृति के सूत्र में फिर पिरो सके । बोलवास में संस्कृत-भाषा का प्रयोग, संस्कृत-भाषा के माध्यम से पुनः गुरुकुल-शिक्षा का प्रसार, गुण कर्म-विभागी चातुर्वण्यं धर्माश्रम बाला समाज; सम्पूर्ण विश्व का एक राष्ट्र जिसमें प्रत्येक मानव बिना किसी पासपोर्ट या व्हीसा के पृथ्वी के किसी भी भाग में विहर सके, स्रायुर्वेद का प्रसार ग्रादि वैदिकजीवनप्रणाली द्वारा 'वसुधैव कुटुंबकम्' की भावना को प्रस्थापित करना ही सबका लक्ष्य घीर ध्येय होना चाहिए। इस प्रकार इतिहास के भी कुछ मबक सीलकर जीवन में ग्रधिक सुधार, सुख-समृद्धि तथा एकता नाने की घेरणा प्रत्येक व्यक्ति में जागृत होनी चाहिए। इतिहास-शिक्षा को केवल गत पीढ़ियों के जीवन की जानकारी तक ही सीमित रखना उचित नहीं। इसी कारण केवल गत घटनाओं की काल-कमानुसार रट लगाने वाले को ही इतिहासवेत्ता नहीं मान लेना चाहिए। देखना यह होगा कि क्या उस व्यक्ति में ऐतिहासिक तथ्य, निष्कर्ष ग्रीर षटनाओं से विश्व के सम्मुख कोई सुधार का प्रस्ताव सुभाने की प्रज्ञा है ? क्या एतिहासिक तथ्य निष्कर्य ग्रोर घटनाएँ जैसी-की-वैसी सत्यस्वरूप में लिखने की, पढ़ाने की या ललकार कर जनता और सरकार के सम्मुख प्रस्तृत करने की हिम्मत है ? ये गुण सुनने में भले ही ग्रासान लगें, किन्तु बाचरण में बड़े कठिन हैं।

## मानवी इन्द्रियों की सीमित शक्ति

वह प्रन्य पहते समय एक बात को ध्यान में रखना योग्य होगा कि मानव की दृष्टि, स्रोत्र, झाण और मस्तिष्क स्नादि की क्षमता सीमित होती है। मानव को जितने जानेन्द्रिय दिये गये हैं वे कदाचित् विश्व के सारे तथ्य

श्राकलन भी कर न पाते हों। इसका एक उदाहरण लें। कल्पना करें किसी व्यक्ति को नाक नहीं है या शैत्य जैसे रोग से बेकाम होने के कारण वड़ स्घ नहीं सकता। तो ऐसा व्यक्ति प्रदृश्य फूल, कपूर, प्रगरवत्ती, मृतशरीर ब्रादि का अस्तित्व जान नहीं सकेगा क्योंकि उसे एक ज्ञानेन्द्रिय कम है। इस उदाहरण से हमें पता चलता है कि इस प्रसीम विश्व में ऐसे प्रनेकानेक रहस्य हो सकते हैं जिनको जान लेने वाले जानेन्द्रिय मानवी शरीर में अन्तर्भृत न हों।

## ज्ञान के प्रत्येक क्षेत्र में उलझनें हैं

हमारी सीमित क्षमता के कारण हम इस बात की कल्पना नहीं कर पाते कि प्रशिक्षित स्त्री-पुरुष निर्माण कर विधाता ने मानवी व्यवहार कैसे आरम्भ किए ? तथापि ऐसी उलभनें सभी क्षेत्रों में हैं, जो हम अभी तक सुलका नहीं पाए हैं। उदाहरणार्थं वनस्पतिशास्त्री यह नहीं बतला पाते कि बीज पहले निर्माण किया गया या वृक्ष ? जीव विज्ञानी नहीं जानते कि ग्रण्डा पहले हुग्रा या पक्षी ? हम व्यवहारी मानव यह निश्चित नहीं कर पाये हैं कि फल-प्राप्ति कमें से होती है या दैव से ? भौतिक शास्त्रियों की समस्या है कि प्रकाश किरण रूप में फैलता है या कण कण से ? सागर-विज्ञानी कह नहीं पाता कि विश्वभर की नदियाँ हर पल सागर में असीम जल गिराती रहती हैं फिर भी सागर में कभी बाढ़ क्यों नहीं घाती? डॉक्टरों को ग्रव तक यह पता नहीं चला है कि शरीर में ग्रात्मा कहाँ निवास करती है। रोग-परीक्षक डॉक्टर जहाँ एक तरफ थू क को अति गन्दा रोग-प्रसारक पदार्थ कहता है दूसरी तरफ ग्रपनी प्रेमिका के होंठों को चूमते हुए उसी थूक को ग्रधरामृत कहता है। ऐसी कितनी ही बातें मानवी तकंशक्ति से बाहर हैं।

## सुष्टि को ईश्वर-निर्मित ही मानना होगा

उन सभी प्रश्नों का उत्तर हम इस ग्रन्थ में दे रहे हैं कि ईश्वर ने बीज और वृक्ष, ग्रण्डे ग्रीर पक्षी, स्त्री-पुरुष ग्रीर कुछ शिशु ग्रादि एकसाथ ही निर्माण करके प्रजोत्पत्ति के चक्र को चलाया। वस्तुतः यह चक्र ही है।

इसमें सूर्य, चन्द्रमा, पृथ्वी बादि सारे गोलाकार है बौर सारे घूम रहे हैं। इस विश्व को हम जैसा पाते हैं उसी के घन्तर्गत हमें घपना जीवन साध लेना पहता है। उदाहरणार्थ स्थी को ही गर्भधारण क्यों होता है ? पुरुष को क्यों नहीं होता ? इसका उत्तर यही होगा कि भाई ! ईश्वर की इस लीला को समझना या बदलना मानव के बस की बात नहीं है। विश्व-ब्रह्माण्ड के ऐसे धनेकानेक समस्यामों का रहस्य मानव कभी समऋ नहीं पायेगा। घत इतिहास के क्षेत्र में भी सारे प्रमाणों को देखते हुए हमें यह मानना पकता है कि मानव के साथ ही बेद और बेदों की भाषा संस्कृत इनका भी धरतो पर धवतरण हुआ घोर वही मानवी इतिहास का प्रारम्भ है।

## मानव की प्राचीनता

इस धरती पर मानव का निर्माण कव हुआ ? कोई अध्यापक-प्राध्यापक इस प्रश्न का सही उत्तर दे नहीं पाता। फिर भी वह यह कहकर काम चला नेता है कि "घरे भाई जैसा भी हो हम गत २-३ सहस्र वर्षों का जो इतिहास कह सकते हैं वही बहुत है"।

पाम्यात्य विद्वान् तो कई घटकलें समय-समय पर प्रकट करते रहते है। वेस Museum of National History, cleveland, ohio, USA का कहना है कि यूरोप, सफीका सीर एशिया में प्राप्त होने वाने प्राचीन प्रस्तरप्राय प्रवर्णयों से जीवसुष्टि प्रधिकाधिक प्राचीन प्रतीत होती जा रही है। मानव कैसे उत्कान्त हुआ यह एक जटिल समस्या बनती जा रही है। तींग बाख से एक कोटि वर्ष पूर्व मानव किन-किन विविध प्राणियों से उत्सान हुया धीर उनका धापस का कम या नाता क्या था समक्त में नहीं माता ("

## वंदिक संस्कृति को विश्वव्यापकता

बावक्स को हिन्दू संस्कृति कहलाती है वही आयं, वैदिक या सनातन भी बहुलाती है। विस्व के प्रारम्भ से उस सभ्यता का मूलस्थान गगा-

यमुना से या तिब्बत से ह्वोल्गा तक का था। तिब्बत यह त्रिविष्टप (यानि 'स्त्रगं') णब्द का अपन्नंग है। तिब्बत, मानससरोवर, कैलासपवंत, गंगा और ऋषीय (Russia रिशया) इनका महत्त्व उसी कारण है। वहां मे सुरगण सर्वं त्र फैले । उन्होंने वैदिक समाज-जीवनपद्धति ग्रीर गुरुकुल-शिक्षा चलाई। व्यवहार की भाषा एकमेव संस्कृत ही थी। ग्रतः वेद, उपनिषद्, पुराण, रामायण, महाभारत आदि जो आर्थ (यानि ऋषियों का) या दैवी कहलाने वाला साहित्य है, वही अनादि काल से मानव का मूल साहित्य रहा है!

स्रतएव फाइडिश क्लेगल इस जमन विद्वान् के बावत यह कहा गया है कि he expected nothing less from india than ample information on the history of the primitive world shrouded hitherto in utter darkness, यानि "मानव की प्रारम्भिक अवस्था के सम्बन्ध में सर्वत्र पूरा ग्रज्ञानांधकार फैला होने के कारण क्लेगेल को भारत से ही वह पूरी जानकारी प्राप्त होने की अपेक्षा थी।"

जब वेदोपनिषद्, पुराण भ्रौर रामायण-महाभारत यह सारा साहित्य प्राचीन युगों में सारे विश्व में पढ़ा जाता था तो वह अब केवल भारत में ही रह जाने का कारण क्या है? कारण यह है कि महाभारतीय युद्ध में ग्रपार संहार लगभग ५००० वर्ष पूर्व होने पर वैदिक समाज-व्यवस्था ग्रीर संस्कृत-साहित्य के पठन-पाठन की परम्परा विश्व के ब्रन्य भागों में ब्रस्तंगत हुई और केवल भारत में ही चलती रही। क्योंकि भारत में इसकी जड़ें थी ग्रीर भारत में हिन्दू धर्म कायम रहा। ग्रन्य देशों की तरह भारत पूरा ईसाई या इस्लामी होने से बचा। ग्रतः यहाँ प्राचीन ग्राषं संस्कृत ग्रन्थों का पठन-पाठन चलता रहा। इस कारण विश्व की प्रारम्भिक प्रवस्था का सारा इतिहास भारत में ही अब प्राप्त है, इसमें कोई आक्चयं की बात नहीं है।

#### इस ग्रन्थ की विशेषताएँ

सृष्टि के प्रारम्भ से आज तक का सारा इतिहास एक मूल केन्द्रीय स्रोत से गुरू करने वाले इस ग्रन्थ में ग्रनेकानेक जटिल ऐतिहासिक

t. 952 23 How old is Man? Encyclopoedia of Ignorance, Pergamon, १६७७ प्रन्य से उद्धृत ।

समस्याओं के उत्तर भी अपने धाप मिल जाते हैं। हमारी इतिहास-संकलन पडित सही होने का वह एक प्रमाण भी है। जैसे (genesis) 'जेने सिस' भीर (nemesis) 'नेमेसिस' शब्द देखें। इन्हें ग्रीकी समऋना ठीक नहीं है। वे पूरे संस्कृत के हैं। 'जन्मस्' भौर 'नामशेष' ऐसे वे शब्द हैं। किसी वस्तु के प्रारम्भ को genesis घौर बन्त को नेमेसिस ऐसा झांग्ल भाषा में कहा जाता है। धनादि काल से संस्कृत ही सर्वत्र शिक्षा का माध्यम या इसका प्रमाण उन दो शब्दों से भी मिलता है। इस प्रकार विश्व की अनेकानेक भाषाएँ संस्कृत से ही किस प्रकार निकली है उसका भी विवरण इस ग्रन्थ में सन्तर्भत है।

#### सही इतिहास का महत्त्व

मान तक के विद्वान भाषा का निर्माण कैसे हुआ इत्यादि अनेकानेक उलमानों से वस्त हैं। उन सबका उत्तर हम इस सुसूत्र इतिहास कथन द्वारा दे पाए है। इससे हमें एक महत्त्वपूर्ण सबक यह मिलता है कि इतिहास यदि उत्टा-सीधा, गपड-शपड हो जाए तो सामाजिक जीवन-सम्बन्धी धनेकानेक प्रश्नों का उत्तर नहीं मिलता। सर्वांगीण सामाजिक जीवन का ब्तान्त ही इतिहास का मूल विषय होने के कारण इतिहास यदि खंडित या विकृत हो गया तो जागतिक मानवी जीवन-सम्बन्धी कई प्रश्न अनुत्तरित रह जाते हैं।

मतः इस प्रन्य के द्वारा हम वर्तमान युग के ब्रात्मसन्तुष्ट इतिहास-बेलाओं को इस बात के प्रति सावधान करना चाहते हैं कि वे जो इतिहास पढ़े हैं या पढ़ा रहे हैं या जिन तथ्यों के स्नाधार पर वे स्रपने भाष्य या गोधप्रदन्ध लिखते हैं वे विशाल मात्रा में भ्रमपूर्ण हैं।

इस प्रन्य द्वारा हम इतिहासवेताओं को यह भी सुक्ताना चाहते हैं कि रामायण, महाभारत, पुराण धादि प्राचीन संस्कृत ग्रायं ग्रन्थों को केवल काव्य या साहित्य समझते की वर्तमान परम्परा छोड़ देनी चाहिए। वे इतिहास बन्ध है। पाश्वास्य देशों में उन संस्कृत आर्थ प्रन्थों को केवल एक प्रदूष्त साहित्य मानने की प्रया इसलिए पड़ी कि १६वीं णताब्दी के पोरोपीय विद्वान् उन प्रन्यों में याँचत महासंहारी शस्त्रास्त्र, विमान, धन्तरिक्षयान धादि को केवल कविकल्पना समभते रहे। ध्रव जबकि रिशया, अमेरिका आदि आधुनिक राष्ट्र उसी प्रकार के महासंहारी अस्त्र ग्रौर ग्रन्तरिक्ष उड़ानें कर सकते हैं तो ग्राजकल के विद्वानों ने यह समऋना ब्रावश्यक है कि कृत-त्रेता-द्वापर युगों के सुरासुर, यक्ष, गंघवं, किन्नर, नाग ग्रादि मानव हमसे भी उन्नत ग्रीर प्रवीण थे।

#### इतिहास नष्ट क्यों होता है ?

उससे यह भी स्पष्ट हो जाता है कि मानवों में ग्रापस में सभी यूगों में संघषं होता रहा है। इतिहास उसी की कहानी होती है। उन संघषों में होने वाले विनाश के कारण इतिहास नष्ट होता रहता है।

ग्रापस के लड़ाई-भगड़े में होने वाले विनाश के ग्रतिरिक्त इतिहास में ऐसे कई प्रसंग आते हैं कि विशाल जनसम्हों को अपने घरबार यकायक छोड़ अन्यत्र बसना पड़ता है। उससे भी इतिहास के साधन, प्रमाण-चिह्न म्रादि नष्ट होते रहते हैं।

भूचाल, जलप्रलय, ग्रग्निकांड जैसे प्राकृतिक ग्रापत्तियों से भी इतिहास नष्ट होता रहता है।

#### इतिहास के दो नए सिद्धान्त

जब बड़े-बड़े जनसम्ह निर्धन, बेबस और निरक्षर हो जाते हैं तो उनका इतिहास ग्रपने ग्राप नष्ट होता है। क्योंकि इतिहास-ज्ञाता, ग्रध्यापक, लेखक वर्ग ही समाप्त हो गया तो इतिहास पढ़ेगा कौन और पढ़ायेगा कीन ? दक्षिण अमेरिका के ऑभटेक्, माया इनकी आदि सभ्यताएँ ऐसी ही पूर्णतया नष्ट हो गईं। हो सकता है कि भारत में या उत्तर अमेरिका में जो लोग ग्रादिवासी या वनवासी कहे जाते हैं वे कभी प्रगत ग्रौर उन्नत थे। यह एक एकदम नया ऐतिहासिक तथ्य हम पाठकों को प्रस्तुत कर रहे हैं कि जिस प्रकार एक सधन, सशक्त व्यक्ति दुर्भाग्यवश अपनी शक्ति धौर सम्पत्ति स्तो देने पर नगण्य बन जाता है वैसे ही मानव-समूह भी प्रगति श्रीर वैभव के शिक्षर से दरिद्रता और अज्ञान की गर्त में गिरते रहते हैं। ग्रतः यह न समभें कि वनवासी लोग सुष्टि-उत्पत्ति समय से ही वैसे पिछड़े हुए रह गये हैं। व्यक्तिगत जीवन की analogy यानि सम परिस्थिति से

हम यह तथ्य प्रस्तुत कर रहे हैं।

उसी प्राचार पर हम पाठकों को एक दूसरा नमा सिद्धान्त यहाँ प्रस्तुत कर रहे हैं। वह इस प्रकार है कि एक विद्यार्थी जैसे एक तरफ अपने पाठ तिसता है। तस्ती का वह हिस्सा भर जाने पर उसे पानी से पोंछ डालता है। वह भाग सूखने तक वह तस्ती के दूसरे उलटे भाग पर लिखना आरम्भ कर देता है। क्या विधाता ऐसा ही नहीं करता ? कि पृथ्वी के जिस भाग पर विविध सभ्यताएँ पनपती हैं वे भाग कुछ प्रविध पश्चात् सागरव्याप्त कराकर सारा इतिहास पोंछ दिया जाता है। ग्रन्य कुछ भागों में सागर हट जाने से ऊपर उठे भूमि पर नई मानवी सम्यता का आरम्भ होता है। इस प्रकार चन्द्रमा की घटती-बढ़ती कला की भाति या सागर के ज्वार-भाटे की तरह विविध मानवी सभ्यताएँ भी बनती-बिगड़ती रहती हैं। यह भी एक कारण है कि मानवी इतिहास खंडित, अज्ञात, विस्मृत-सा होता रहता है। द्वारका, लंका मादि बड़े प्रसिद्ध प्राचीन राज्य इसी तरह नामशेष होते रहे। इस सन्दर्भ का ब्रह्माण्डपुराण का उद्धरण हम पहले दे ही चके है। बतुमान विश्व में भी ईस्टर द्वीप के निजन भूमि में पड़ी विशाल प्रस्तर प्रतिमाएँ, दक्षिण प्रमेरिका के घने जंगलों में पाये जाने वाले उत्तंग महल, मन्दिर बादि इमारतें ऐसे कितने ही नष्ट सभ्यताओं के साक्ष्य तो विद्यमान है किन्तु उनका सारा इतिहास लुप्त-गुप्त हो गया है।

20

the P. LEWIS Co., Labour, S. woman, S. or winer, Comp. Street,

## इतिहास का ऋारम्म

किसी भी समूचे इतिहास का ग्रारम्भ मानव-निर्माण से ही होना चाहिए। ग्रतः हम प्रथम यह देखें कि मानव का निर्माण कब ग्रीर कैसे हम्रा?

वर्तमान युग में पाण्चात्त्य गोरे यौरोपीय लोगों का प्रभाव होने के कारण उनका मत प्रथम देखें। वैसे तो यौरोपीय किश्चियन लोगों की प्रणाली अधिक से अधिक १६८५ वर्ष की ही है। तो वे वेचारे क्या जानें कि करोड़ों वर्ष पूर्व मानव का निर्माण कैसे हुआ ?

वही मुसलमानों का हाल है। उनकीं परंपरा तो केवल १४०० वर्ष की ही है। अतः मानवोत्पत्ति के बाबद वे भी कुछ नहीं जानते। किसी बालक की जन्मकथा उस बालक के मातापिता, नाना-नानी ब्रादि वयोव्ड व्यक्तियों से ही माल्म हो सकती है। स्वयं बालक भी कुछ बतला नही पाएगा।

इस्लामी और ईसाइयों से कितनी ही प्राचीन वैदिक परंपरा है। वैदिक परंपरा से प्रचीन ग्रीर कोई नहीं। ग्रतः ग्रपने ग्रापको जो वर्तमान समय से ईसाई या इस्लामी मानते हैं उनके दादा-परदादा भी वैदिक प्रणाली के होना स्वाभाविक ही है। ग्रतः मानव की उत्पत्ति ग्रादि के सम्बन्ध में हिन्दुश्रों से ग्रधिक जानकार कीन हो सकता है ?

ईसाइयों से या इस्लामियों से सुष्टि-उत्पत्ति की बात पूछना उतना ही हास्यास्पद होगा जितना एक चार वर्षीय बालक को उसके दादा-परदादाओं का इतिहास पूछना। वह बेचारा क्या कह पाएगा? उसी प्रकार ईसाई श्रीर इस्लामियों से सुन्टि-निर्माण का इतिहास जानना ससंभव है। बाइ-बल या कुरान द्यादि उनके ग्रंथों में सुब्टि-निर्माण के सम्बन्ध में जो छुटपुट

उल्लेख हैं भी वे वैदिक परंपरा से लिए गए हैं।

उनकी प्रपत्नी परम्परा के सभाव में यौरोपीय इतिहासज एक वड़ा विचित्र रवेया ग्रपनाते हैं। वे भौतिक शास्त्र पढ़ने वाले उनके यौरोपीय सहाध्यायियों से पूछते हैं कि, "भाई तुम बताब्रो सृष्टि-निर्माण कैसे छीर कब हुया ? तुम जो कहोंगे हम मान लेंगे।" इतिहास तो वह होता है जो परदादा-दादा-पिता-पुत्र ऐसी परम्परा से जाना जाता है। भौतिक शास्त्र से कुछ उत्टी-सीधी घटकलें बांधने से मानवी इतिहास के खोज की अपेक्षा रसना व्यर्ष है। उसमें ग्रीर एक धोखा यह होता है कि किसी भी युग में भौतिक विका अपूर्ण अवस्था में ही होती है। सृष्टि-निर्माण के बारे में तीन-सौ दो-सो या सौ वर्षोपूर्व यौरोपीय भौतिक शास्त्रियों की घटकलें भिन्त-भिन्त होंगी। भतः क्या उनके कथनानुसार हम सुब्टिनिर्माण के इतिहास को बदलते रहेंगे ?

जीबोत्पत्ति के बारे में भी यौरोपीय इतिहासकार ऐतिहासिक परम्परा की ग्रमाव के कारण डाविन साहब का सिद्धान्त शिरोधार्य मानकर चलते है। डाबिन साहब के अनुसार ईश्वर ने मिट्टी के एक कण को प्रथम अर्ध जीवाणु का रूप दिया धौर उसी जीवाणु को बढ़ाते-बढ़ाते मच्छर, मक्खी, वितली, सांप, बानर, मानव ग्रादि भिन्न-भिन्न रूप बना डाले ।

क्या जीवोत्पत्तिका यह सिद्धान्त सही है ? डार्विन साहब स्वयं चक्कर सा गए धौर उन्होंने धन्य विद्वज्जनों को भी भ्रम में डाल दिया। उन्होंने गलती यह की कि सूक्ष्मतम भेद वाले विविध जीवजन्तु उन्होंने सूक्ष्म कमानुसार एक के बागे एक लगा दिए बीर उससे यह गलत निष्कर्ष निकासा कि एक घटिया जीव से दूसरा प्रधिक सक्षम जीव बनता गया। क्या उनका तकं सही है ? तत्सम परिस्थिति निष्कषं (method of analogy) तगाकर देखें । कल्पना कीजिए कि हम किसी ग्रन्थालय में गए। बहाँ हमने बन्धपाल को कहा कि एक पृष्ठ से लेकर १००० पृष्ठों वाली पुस्तक तक की सारी पुस्तकें कमानुसार लगा दो। वैसा कम लगाने के पश्चात् क्या हमारा यह कथन ठीक रहेगा कि लेखक ने एक पृष्ठवाली एक पुस्तक सिसी। उसी से 'दो' पृथ्ठों वाली पुस्तक बना दी। ग्रीर उसी प्रकार धागे-धागे वही मूल पुस्तक ४-२०-४०-६०० धादि कम से १००० पृष्ठों

की बन गई?

यदि ऐसा होता तो एक सहस्र पृष्ठ की पुस्तक को छोड़ ग्रन्य सारी लुप्त हो जातीं। जो व्यक्ति पुस्तकें लिख सकता है वह भिन्न पृष्ठ-संख्या की पुस्तकों स्वतन्त्र प्रकार से लिखेगा। उसी प्रकार ईश्वर ने जो विभिन्न जीव निर्माण किए वे सब स्वतन्त्र रूप से बनाए। भला ईश्वर पर एक जीव को ही उत्कान्त करते-करते उसमें से दूसरे जीव का निर्माण करने की जबरदस्ती करने वाले हम कौन होते हैं ? सकल विश्व का कर्ता-धर्ता जो परमात्मा उसमें यदि एक जीव को उत्कान्त करते-करते उससे दूसरे जीवों की उत्पत्ति करने की क्षमता है तो वह प्रत्येक विभिन्न जीव स्वतन्त्र प्रकार से भी उत्पन्न कर सकता है।

दूसरा ग्राक्षेप यह है कि यदि सर्प से पक्षी बने तो सर्प समाप्त हो जाने चाहिएँ। यदि वानर से मानव बने तो वानर समाप्त क्यों नहीं हुए ?

इस जटिल समस्या को टालते हुए डाविनवादी कह डालते हैं कि उत्क्रांत होने वाले जीव अपने नए रूप में विरोधी परिस्थितियों से टकराते-टकराते कभी तर जाते या कभी मर जाते। कुछ नया रूप धारण कर लेते। ग्रन्य ग्रपने पुराने रूप में ही रह जाते। इसे डाविनवादी survival of the fittest का सिद्धान्त कहते हैं। किन्तु यह बड़ा ग्रटपटा सिद्धान्त है। जो वानर मानव बनकर जीवन व्यतीत कर सके उसे fittest यानि सक्षम कहा जाए या जो उस परिवर्तन को टालकर वानर का वानर ही रहे वह सशक्त ग्रीर सक्षम कहलाने के योग्य है ? इसका निणंय कौन करेगा ?

और क्या दुर्बल ही सदा मरते हैं ? रेल की किसी दुर्घटना में यदि हट्टे-कट्टे युवक मरें ग्रीर कुछ बूढ़े, लंगड़े-लूले ग्रीर शिशु बच गए तो डार्विनी तर्कपद्धति के ग्रनुसार क्या हम समभलें कि जो-जो व्यक्ति मर गए वे बचने वालों से दुर्बल थे ?

ग्रागे हम जिस भौतिक सिद्धान्त की चर्चा करने वाले हैं उसके ग्रनुसार तो एक महान् ग्रग्निगोले में विस्फोट होकर उससे ग्रनेकानेक सूर्यमण्डल, ग्रह, उपग्रह ग्रादि बन गये। इस कथन में कम-से-कम इतनी तो सतकता है कि एक महान् वस्तु फूटने पर उसके छोटे-छोटे टुकड़े दूर-दूर तक बिखर जाते हैं। किन्तु डाविन साहब तो बड़ा विपरीत प्रतिपादन करते

है कि चींटी उत्कांति की दण्ड-बैठक लगाते-लगाते हाथी वन जाती है।
जहां भी वर्णसंकर से नया प्राणी उत्पन्न होता है वह मणुंसक वनता
जहां भी वर्णसंकर से नया प्राणी उत्पन्न होता है किन्तु मीसमी के
है। जैसे नींबू भौर सन्तरे के संकर से मौसमी बनती है किन्तु मीसमी के
बीज बोकर मौसमी नहीं उत्पन्न की जा सकती। घोड़ा भौर गद्या के संकर
से सक्वर निर्माण होता है किन्तु सच्चर की भ्रपनी प्रजा नहीं होती।
इससे भी एक जीव से भिन्न प्रकार का जीव निर्माण होने की बात तर्कसंगत नहीं लगती।

यदि मकंटी में मानव का वीयं डाल दिया जाए या मानवी स्त्री के गर्भ में बानर का वीयं डाल दिया जाए तो क्या मानव-सन्तान निर्माण होगी ? नहीं होगी। तो यदि पचास प्रतिशत मानव के ग्रंश देने पर भी मकंटी से मानव नहीं उत्पन्न होगा तो शतप्रतिशत वानर के ग्रंश से शतप्रतिशत मानवाबतार कैसे होगा?

धौर यदि सतीत में वानर से मानव बनते रहें तो वैसा इतिहास में एक मी उल्लेख क्यों नहीं है ?

यदि उस अतीत में वानर से मानव बनते रहे तो आज भी विविध बंगलों में बिज्य के किसी भी कोने में वानर के मानव होने का एक भी उदाहरण क्यों नहीं दिखाई देता ?

यदि वानर के मानव बनते रहते तो परिवार-नियोजन टोलियों को प्रत्येक अंगल में जाकर मर्कट-मर्कटी दम्पतियों को फुसला-फुसलाकर उत्तृंग वृक्षों से नीचे बुलवा-बुलवाकर नसवन्दी करानी पड़ती। क्या यह नीवत किसी देश पर था पड़ी है?

डाबिनबादी इस समस्या का उत्तर भी नहीं दे पाते कि एक जीव दूसरे में उत्कात होते-होते घंडा पहले बना कि चिड़िया ? क्योंकि अण्डे वगैर चिड़िया नहीं बन सकती और चिड़िया वगैर अण्डा नहीं हो सकता। उसी प्रकार बीज प्रथम उत्कात हुआ या पेड़ ? क्योंकि बीज के अभाव में पेड नहीं हो सकता और पेड़ के बिना बीज नहीं हो सकता।

मृतिका कण से जीवकण बनता है यह मृत डाविनी कल्पना ही गलत है। जीवकण धोर जहपदायों के कण भिन्न-भिन्न होते हैं। जड़ का महाकाय मकंट पिछले दो पैरों पर खड़ा होके चलता है तब वह ठेठ मानव जैसा ही दीखता है अतः मकंट से मानव बना, ऐसी डाविन-वादियों की धारणा है। इसमें इतना ही बतला देना पर्याप्त होगा कि बाहरी दृश्य समान दीखने से कायंशिक्त समान नहीं होती। क्या सजीव व्यक्ति और पत्थर की बनी उसकी हुबहू मूर्ति दोनों चल-फिर सकेंगे? क्या पत्थर की मूर्ति तालाब में जीवित व्यक्ति के साथ तैर सकेगी?

वानर से यदि मानव बना तो वानर विद्यालय की प्राथमिक कक्षा भी क्यों उत्तीर्ण नहीं कर पाता जबिक मनुष्य विशारद भी बन जाता है ?

ऐसे अनेकानेक मुद्दों का विचार करने पर डार्विन का जीवोत्पत्ति और जीवोत्कान्ति सिद्धान्त बड़ा ही ऊटपटांग और तकंशून्य प्रतीत होता है। अनेकानिक आधुनिक पाश्चात्त्य विद्वान् भी आजकल डार्विनी सिद्धन्तों से असहमित प्रकट करते हैं। तथापि आधुनिक विद्यालयों में अभी भी डार्विनी सिद्धान्त का आसन दृढ़ है। आकाशवाणी और दूरदर्शन द्वारा दिये युवाओं के और विद्यार्थियों के कार्यक्रमों में तथा विद्यालयों में डार्विनी सिद्धान्त अभी भी बड़े चाव से और अधिकारवाणी से पढ़ाया जाता है। किसी विद्यार्थी की हिम्मत नहीं होती कि वह डार्विनवाद से असहमित प्रकट करे और फिर भी परीक्षा में उत्तीणं हो सके।

पाश्चात्त्य विद्वानों के भौतिक सृष्टि-निर्मिति के सिद्धान्त का अब हम विचार करेंगे। उस सिद्धान्त के अनुसार आकाश या अवकाश में सृष्टि-उत्पत्ति से पूर्व एक महान् अग्निपिण्ड चक्कर काटता रहा। उसमें एकाएक एक महान् विस्फोट हुआ और उसी के टुकड़े आकाश में इधर-उधर यत्र-तत्र बिखरकर विविध सूर्यमण्डल, नक्षत्रपुज आदि बन गए।

जड़-सृष्टि की उत्पत्ति का यह सिद्धान्त भी तकंसंगत नहीं है। विस्फोट से चालू यन्त्रणा की भी धिज्जयाँ उड़ती हैं। यदि किसी मोटर के कारखाने में विस्फोट हो जाए तो क्या उसमें अन्य दस प्रकार की मोटरें तैयार होने लगेंगी या जिस प्रकार की मोटर बनती थी उसका भी निर्माण होना बन्द हो जाएगा ? अतः यह कहना कि एक अचानक धमाके से इस यन्त्रबद्ध, असीम, अद्भुत विश्व का निर्माण हुआ, सर्वर्थव गलत है।

इस प्रकार प्रचलित पाश्चात्त्य सिद्धान्तों को अतार्किक सिद्ध करने के

पञ्चात् हमें विक्वोत्पत्ति के प्रपने प्राचीन वैदिक सिद्धान्त का स्मरण होना

वपरिहार्य है।

उस बैदिक सिद्धान्त के घनुसार लाखों करोड़ों वर्ष पूर्व प्रथम जड़स्बिट मोर तत्पश्चात् उसके धनेकानेक बह्याण्डों में ईश्वरी लीला से जीवस्पिट का निर्माण हुआ घोर उस समय से विशिष्ट योजना घोर देवी संकेतानुसार प्रजोत्पत्ति का चक्र भी चत पड़ा।

स्पिटनिर्माण के सम्बन्ध में महाभारत (१-१-२६, ३२, ३६) का

निम्न उद्धरण देखें--

निष्यभेऽस्मिन् निरानोके सर्वतस्तमसावते। प्रजानां बीजमेब्ययम्।। बृहदंडमभ्देकं युगस्यादौ निमित्तं तत्महिं हव्यं प्रचक्षेते। पस्मिन् संध्यते सत्यं ज्योतिब्रह्म सनातनम् ।। घद्भतं चाप्यचित्यं च सवंत्र समतां गतम्। अञ्चलतं कारणं सुदमं यत् तत् सदसदात्मकम् ।। यस्मात् पितामहो जज्ञे प्रभुरेकः प्रजापतिः। भाषो हो: पृथिवी वायुरन्तरिक्षं दिशस्तया।।

यर्थात् प्रथम कोई प्रभा या प्रकाश नहीं या। केवल अन्धकार-ही-अन्धकार सर्वेत्र छाया हुमा या । उसमें विविध प्राणियों का बीजरूप एक तत्व प्रकट हुमा। युगों के प्रारम्भ का वही महान् दिव्य निमित्त बना। वही सनातन सत्य ज्योतिबंह्य, अद्भृत और अचिन्त्य सर्वत्र फैल गया। सत्- इसत् का वही एक मूक्ष्म कारण था। उसी से प्रजापति, सलिल, बाकाम, पृथ्वी, बायु, बन्तरिक्ष स्रोर दिशाएँ निर्मित हुई।

उसी प्रकार मानव का निर्माण कैसे हुआ इसका देवी संस्कृत-साहित्य में दिया विवरण देखें, भगवद्गीता (१०१६) में उल्लेख है-

महयंबः सप्त पूर्वे चत्वारो मनवस्तथा। मद्भावा मानसा जाता येषां लोक इमाः प्रजाः ॥

सात ऋषि और बार मनु जो भगवान् के द्वारा बनाये गए, उन्हीं से धाने मानवा की प्रजा बढ़ती चली गई।

पांग यक्त, किन्तर, गन्धर्व, राक्षस, सुर, ग्रसुर इत्यादि भेद, पक्ष या

जाति बन गईँ। इस सम्बन्ध में ऐतरेय ब्राह्मण (१३१७), निरुक्त (३।२) इत्यादि का निम्न उल्लेख देखें-

मनुष्याः पितरो देवा गन्धर्वोरगराक्षसाः। गन्धर्वाः पितरो देवा ग्रसुरा यक्षराक्षसाः ॥

देव असुरों से पूर्व कोई मूल पंचजन थे ऐसा जैमिनीय उपनिषद् ब्राह्मण (१।४।१७) में उल्लेख है-

ये देवासुरेभ्यः पूर्वे पंचजना ग्रासन्।

ऊपर दिये उद्धरणों से यह स्पष्ट होता है कि देव, ग्रसुर, यक्ष, गन्धवं, किन्नर, उरग (यानि सर्प नहीं ग्रपितु नागजाति के लोग) ग्रादि विविध गुण-कर्म के मानवसमाज ही थे। यह कोई घोड़ के मुंह वाले या पक्षियों जैसे पैर वाले विचित्रकाय मानव नहीं थे।

ऊपर दिए विवेचन में इस बात का ध्यान रहे कि बालक स्वयं ग्रपने जन्म की कथा नहीं जानता। वह उसे मातापिता या अन्य आप्तेष्टों से अवगत करा लेनी पड़ती है। क्योंकि वे वयोव्द व्यक्ति बालक के जन्म के समय उपस्थित थे। उसी प्रकार मानव भी स्व-जन्म की कथा स्वयं जानता नहीं है। उसे वह कथा उन दैवी स्रोतों से ग्रवगत होती है जिन दैवी स्रोतों ने उसे प्रथम बार निर्माण किया। वे दैवी स्रोत हैं ब्रह्माण्डपुराण, श्रीमद्-भागवतम्, भगवद्गीता इत्यादि । ग्रतः प्राचीन संस्कृत वैदिक साहित्य मानव के उत्पत्तिकाल से उपलब्ध कराया गया मूलगामी ज्ञान का अनमोल खजाना है।

ब्रह्म ब्रह्माण्ड का कर्ता-धर्ता एवं स्वयम्भू ईश्वर ही है, इसके बाबद गीता का कथन है-

> ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्देणेऽर्जुन तिष्ठति। भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥ (१८।६१)

सब प्राणियों में ईश्वर का अस्तित्व है और उसी ईश्वर द्वारा ही यह ब्रह्माण्डचक चलाया जाता है। उस ब्रद्भुत ईश्वरी भिवत को ही माया कहते हैं।

इस प्रकार इतिहास का मूल ग्रध्यात्म से ही पाया जाता है। वर्तमान युग में म्रणुरेणुम्रों का विश्लेषण करने वाले पाश्चात्त्य शास्त्रज्ञ भी विविध

चराचर कवों का सूठमातिसूक्म विश्लेषण करते-करते उसी निष्कर्ष पर पहुंचते हैं कि ईश्वर की विचित्र घौर बसीम शक्ति द्वारा ही यह चराचर विश्व निर्माण किया गया है भीर चलाया जा रहा है।

ऋग्वेद (१०।१६०।३) के धनुसार इस विश्व का निर्माण पूर्वयोजना

के अनुसार किया-

सूर्याचन्द्रमसी धाता यथापूर्वमकल्पयत्। दिवं च पृथिवीं चाउन्तरिक्षमधो स्व:।।

यह ठीक भी है कोई सामान्य-सा कार्य सम्पन्न करना हो तो उसे कुछ योजना तो बनानी ही पड़ती है। तो जहां धगणित सूर्यमण्डल, नक्षत्रपुंज हैं वो बड़ों तेजों से घूम-फिर भी रहे हैं, वह जटिल झसीम विश्व क्य! अपने माप ही बन खड़ा हो गया होगा ?

यहाँ कोई नास्तिक या धनीश्वरवादी पाठक यह कहे कि हम मानव-सद्ग रूप धारण करने वाले और प्रार्थना से प्रसन्त होने वाले या दुराचरण मे कुद्ध होने वाले ईश्वर के व्यक्तित्व को नहीं मानते तो उन्हें हमें यह कहना है कि वे असे ही ऐसे ईश्वरी व्यक्तित्व को न मानें किन्तु उन्हें यह तो मानना होगा कि इस प्रसीम धाश्चयंजनक विश्व का बनानेवाला कोई तो होगा। वह एक व्यक्ति हो सकता है या एक मस्तिष्कहीन बुद्धिहीन बन्त्रणा समभे। उससे इस ग्रन्थ के मूल तथ्य को बाधा नहीं आती। वह तथ्य यह है कि विश्व के भारम्भ से ईसाई मत के प्रसार तक विश्व में संस्कृत भाषा भौर वैदिक संस्कृति का ही प्रसार था।

यह विश्व जब भी और जैसे भी निर्माण हुम्रा तब प्रारम्भिक पीढ़ियों के पूर्ण जिल्लित प्रजापतिपुरुष सौर पूर्ण प्रजिक्षित मातृकाएँ ईश्वर ने स्वयं निर्माण की। इस तथ्य को मानने में किसी को कठिनाई नहीं होनी चाहिए। न्योकि वैसे एक धनाय बालक को उसके जन्म ग्रीर शैशव का हाल पिता या बन्य बड़े बाप्तों ने लिख छोड़े टिप्पणियों से प्राप्त होता है उसी प्रकार मानव को भी उसके जन्म का हाल उसे जन्म देने वाले देवी शक्ति द्वारा बह्माण्डपुराण प्रादि प्रन्यों में यंकित है।

यतः हमारा कहना है कि कोई भी खेल, कारखाना या नाटक जैसे बोई मी प्रतिमात्रानी व्यक्ति प्रपनी कृत्रलता से पूरी तैयारी से चला देता है उसी प्रकार परमात्मा ने भी यह विश्वनाटक प्रशिक्षित प्रारंभिक पीढ़ियों का निर्माण करके ही शुरू किया । सतः उस प्रारंभिक युग का 'कृतयुग' नाम पड़ा। क्योंकि वह ईश्वर ने ही सबंप्रथम सारी सृष्टि-क्य क्लाया था।

## मानव की उत्पत्ति कैसे हुई ?

किसी को वीरान भूमि में उद्यान लगाना हो तो वह पेड़-पीधे ग्रन्यत्र कहीं से लाकर अपने भूमि में लगा देता है। अत: (Eric Von Daniken) एरिक बॉन डॅनिकेन जैसे कुछ पाश्चात्त्य विद्वान् कहते हैं कि ग्रौर किसी ग्रहों से अंतरिक्षयान द्वारा मानव यहाँ पृथ्वी पर बसा दिए गए होंगे।

उनके उस सुभाव से प्रश्न हल नहीं होता। क्यों कि पृथ्वी पर हो या ग्रीर किसी ग्रह पर हो मानव की उत्पत्ति हुई कैसे, यह हमारा मूल प्रश्न है। यदि पृथ्वी पर बस्ती कराने के लिए मानव किसी अन्य ग्रह से लाया गया हो तब भी यह प्रश्न रह जाएगा कि उस दूसरे ग्रह पर मानव प्रथम कैसे निर्मित हुए ? ग्रोर यदि ग्रन्य ग्रहों पर निर्मित हुए मानव पृथ्वी पर लाए गए हों तो यह भी तो हो सकता है कि पृथ्वी पर जन्मे मानवों की बस्ती किसी अन्य ग्रह पर कराई गई हो ? अतः हमारा निष्कषं है कि पृथ्वी पर जैसे मानव निर्मिति हुई उसी प्रकार अनन्त कोटि ब्रह्माण्डों के ग्रन्य यहों पर भी हुई होगी। तत्पश्चात् जैसे उद्यानों में ग्रापस में जैसे पौधों की लेनदेन होती रहती है वैसे विविध ग्रहों के मानवों का ग्रहान्तर भी किसी कारण हुम्रा हो।

पृथ्वी पर भी जब ब्रातंक मचता है तब एक प्रदेश से दूसरे में बड़ी मात्रा में मानव-संमूह प्रस्थान कर जाते हैं। जैसे मूसल के प्रकोप से यादवों को द्वारका प्रदेश छोड़कर पश्चिमी प्रदेशों में जाना पड़ा। फांस देश के कैथलिक किश्चियनों के छल के कारण प्रॉटेस्टंट किश्चियनों (ह्यजेनॉट्स) को फ्रांसदेश छोड़कर जर्मनी में शरण लेनी पड़ी। सन् १६४७ में भारत के विभाजन पर लाखों लोग घरबार छोड़कर ग्रन्य प्रान्तों में चले गए हैं।

उसी प्रकार पृथ्वी से अन्य, ग्रहों पर या अन्य ग्रहों से पृथ्वी पर मानवों का ग्राना-जाना हुगा। उसके वैदिक ग्रंथों में उल्लेख हैं।

पतञ्जलि मुनि ने 'सप्त द्वीपा बसुमती, त्रयोलोकाश्चतुरो वेदाः' ऐसा

उल्लेख किया है। उससे प्रतीत होता है कि प्रमेरिका, घास्ट्रेलिया, एशिया, यूरोप, ब्राफिका बादि सप्तलण्ड प्राचीन काल से बने हुए हैं और त्रिलोकों में पृथ्वी समवेत सन्य दो यहों में जन साते-जाते थे।

प्राचीन उल्लेखों में बैलोक्यनाय, त्रिभुवनसुन्दर इत्यादि शब्द प्रयोगों से भी पृथ्वी और दूसरे दो यहों में मानवों का आना-जाना होता था, यह बात स्पष्ट है। जैसे घपने वर्तमान समय में घमेरिका ने अंतरिक्षयान द्वारा

चन्द्रमा पर कुछ अमेरिकन यात्री उतारे थे।

उस गमनागमन के प्रत्यक्ष उल्लेख भी प्राचीन संस्कृत ग्रंथों में हैं। जैसे बह्माण्डपुराण के छठवें ब्रह्माय में निम्न उल्लेख देखें-

चतुर्युगसहस्रान्ते सह मन्वन्तरैः पुरा। क्षीणे कल्पे ततस्तस्मिन् दाहकाल उपस्थिते । तस्मिन् काले तदा देवा ग्रासन्वमानिकास्तु ये। कल्पावसानिका देवास्तस्मिन् प्राप्ते ह्युपप्लवे। तदोत्सुका विषादेन त्यक्तस्थानानि भागणः। महलोकाय संविग्नास्ततस्ते दिधरे मनः॥

इसका प्रयं है "सहस्र चतुर्युग के अन्त में, मन्वन्तरों का अन्त हो गया, कल्पनाण का समय बाया, दाहकाल ग्रा गया ग्रतः उदास, निराश ग्रीर विवश होकर जिन देवों के पास विमान (ग्रन्तरिक्षयान) थे वे उसमें सवार होकर महलोंक में बसने चले गए।"

इससे कितने महत्त्वपूर्ण निष्कर्ष निकलते हैं देखें। प्राचीन काल में लोग विमानविद्या एवं प्रतिरक्षप्रवास में प्रवीण थे। वे ग्रन्य ग्रहों पर जा सकते वे और प्रवीपर जब धिनप्रलय (या जलप्रलय) होता या तो जिन देवगणों को (मानि रईस, प्रतिष्ठित, विद्यावान्) लोगों को विमान या वतरिक्ष पान ऐन संकटकाल में उपलब्ध होते थे वे उनमें वैठकर दूसरे ग्रहों पर प्रयाण कर जाया करते थे।

याज भी तो ऐसा ही होता है। जब कोई सामृहिक संकट उपस्थित होता है तो जिन गिने-चुने भाग्यशाली (देवगण) लोगों को जीप, ट्रक, टॅक्टर, विमान, प्रतिरिक्षयान उपलब्ध हो, उसमें बैठकर उनका भाग निकलना स्वामाविक ही है।

ऐसे करोड़ों देवगणों को एकबार प्रस्थान करने का प्रसंग माया। उसका ब्रह्माण्डपुराण, अनुषंगपाद पष्ठ अध्याय का उल्लेख इस प्रकार

> त्रीणिकोटि शतान्यासन् कोटयो द्विनवतिस्तया। ग्रयाधिका सप्ततिश्च सहस्राणां पुरा स्मृताः॥ एकैकस्मिस्तु कल्पे वै देवा वैमानिकाः स्मृताः।

तीन ग्ररव ब्यान्नवे करोड़ बहत्तर सहस्र वैमानिक देवगणी के इस उल्लेख से कोई यह नहीं समभं कि प्रत्येक देव का एक-एक स्वतन्त्र विमान या। इतने सारे व्यक्ति विमान (या ग्रंतरिक्ष यान) द्वारा उड़ाकर ग्रन्यत्र प्रस्थान करवाए गए। वर्तमान समय में भी ग्रमेरिका, रशिया जैसे क्षमतावान् देश विशाल प्रमाण में (airlift यानि) विमान (या ग्रंतरिक्ष-यान) द्वारा जनसमूह को इघर-उधर ले जाते ही हैं।

ऊपर दिए विवरण में यह देखने योग्य है कि पाश्चात्य शास्त्रज्ञों का विश्वोत्पत्ति का सिद्धान्त ग्रीर डाविनसाहव का जीव-उत्क्रांति सिद्धान्त दो विरोधी कल्पनाओं पर ग्राधारित हैं। धमाकावादी कहते हैं कि एक विशाल ग्रग्निगोल फटकर उसके टुकड़ों से तारका ग्रौर ग्रह ग्रादि वनें। इस प्रकार एक बड़ी वस्तु के अनेक छोटे खण्ड होना बात स्वाभाविक प्रतीत होती है। किन्तु उधर डार्विनवादियों का तो विल्कुल उलटा कथन है। वे कहते हैं कि एक सूक्ष्म जीवाणु से एक ही नहीं बल्कि ग्रसंख्य पशु-पक्षी. सर्प ग्रादि गेंडे, हाथी, ऊंट तक सब बनते चले गए। यह बात तो पूर्णतया ग्रब्यावहारिक लगती है। वैसे तो दोनों ही पाश्चात्त्य सिद्धान्त निराधार है ही किन्तु ऊपर कहे उनकी मूल परस्पर विरोधी भूमिकाओं से भी वे दोनों सिद्धान्त स्रतार्किक होने का एक स्रीर प्रमाण मिल जाता है।

उन दोनों में एक ग्रौर दोष यह है कि वे सीमित बुद्धि वाले मानवों के केवल कल्पनातरंगों पर आधारित हैं। एक बालक का जन्म-वृत्तान्त और उसके पूर्वजों का इतिहास कपोल-कल्पनाओं से नहीं अपितु बुजुगों के कागजात और टिप्पणियों से लिखा जाता है उसी प्रकार मानवोत्पत्ति का इतिहास भी पाश्चात्य विद्वानों की कपोल-कल्पनाओं की अपेक्षा बह्यांड-पुराण थादि देवी बुजुर्गों के टिप्पणियों से ही जाना जा सकता है।

शांविनी सिद्धान्त मे भीर एक दोष यह है कि वह जीवजन्तुओं के नारीरिक प्रध्ययन से उनके निर्माण की घटकल बांधता है। यह भी व्यवहार से पूर्णत्या विपरीत है। एक बालक के माता-पिता, दादा-परदादा आदि कौन में इसका इतिहास तिसने के लिए क्या हम उस बालक की डॉक्टरी जांच करवायेंगे ?

शारीरिक जांच से इतिहास कदापि पता नहीं लगता। किसी का नग्न शवपड़ा हो या कबरस्थान से किसी का प्रस्थिपंजर प्राप्त हो तो क्या उससे कोई कह सकेगा कि मृतव्यक्ति राजा या या भिलारी, सेनानी था या ब्यापारी ? बह तो इतिहास की बात है जो इतिहास से ही पता लगेगी।

अतः इस विश्व का मूल इतिहास जो संस्कृत पुराणों में और महाकाव्यों में धंकित है उसको समभने की धौर स्वीकृत करने की आवश्यकता है।

किसी व्यक्ति द्वारा सर्वज्ञानी होने का दावा करना या आशा रखना व्यर्ष है। इस दृष्टि से भी प्राचीन संस्कृतग्रंथों में ग्रंकित ज्ञान का ग्राधार लेना ग्रावश्यक है।

# शेषशायी विष्णु की प्रतिमाएँ

बैदिक संस्कृति ही सारे मानवों की ग्रनादि काल से जीवन-प्रणाली रही है। इस तथ्य के जो सर्वांगीण प्रमाण इस ग्रंथ में उद्भृत हैं उनमें-शेषशायी विष्णु की प्रतिमा प्राचीन विश्व में स्थान-स्थान पर बनी थी-यह एक ठोस, दृश्यप्रमाण है।

वैदिक विचारधारा के अनुसार शेषशायी भगवान् विष्ण् ने अपनी लीला द्वारा इस विशाल, ग्रसीम सृष्टि का निर्माण किया। उस निर्माण की समृति में सृष्टि के निर्माता और कर्ताधर्ता की प्रतिमाएँ श्रद्धाभाव से देश-प्रदेश में बनना उतना ही स्वाभाविक था जितना पुत्रपौत्रादि अपने दादा-पड़दादा के चित्र उनकी समृति में प्रपने घरों में टांग लेते हैं।

भगवान् विष्णु द्वारा देवतुल्य ज्ञानवान् मानवोंसहित हुए सब्टि निर्माण में, जिन्हें उनकी पाश्चात्य प्रभावी विद्या के कारण विश्वास नहीं होता, वे भारतीय पुरातत्त्व खाते के भूतपूर्व प्रमुख बहादुरचन्द्र छाबड़ा जी का निम्न वक्तव्य पढ़ें। वे लिखते हैं-"वर्तमान पुरातत्त्वीय विचारधारा जिस विकासवाद पर ग्राधारित हैं उस विकासवाद की गहराई में मैं ग्रभी ग्रधिक कुछ नहीं कहुँगा। किन्तु मैं यह दर्शाना चाहता हूँ कि भारतीय सभ्यता का इतिहास ज्ञानी अवस्था से आरम्भ होता है, न कि जंगली अज्ञान से। उस परम्परा का ज्ञान शाश्वत है और कुछ क्षेत्रों में तो सर्वश्रेष्ठ है। व्यक्ति के या राष्ट्र के जीवन में विकास किसी सीमा तक और विशिष्ट समय में ही होता है इतना हमें मान्य है। किन्तु ग्रारम्भ से ग्राज तक का मानव का सारा इतिहास वानर बबस्था से शुरू हुआ ऐसा मानना और प्रस्तरयुग, नवप्रस्तरयुग, कांसे का युग ग्रौर लौहयुग ग्रादि पुरातत्त्वीय इतिहास का विभागीकरण करना एक वंचना या विकृति है। वर्तमान शास्त्रीय प्रगति

के सहास्य से भी बानर का मानव बनाया नहीं जा सकता क्योंकि दोनों (पह और मानव ऐसे) पूर्णतया भिन्न बनावट के प्राणी हैं। प्राधुनिक स्मी पुरातत्विवदों ने यह भी सिद्ध किया है कि एक ही समय में भिन्न प्रदेशों में मानवों की प्रगति समान स्तर की नहीं होती। कभी-कभी तो एक ही प्रदेशों में रहने बाले जनसमूहों के जीवनस्तर भिन्न होते हैं। विकासही प्रदेशों में रहने बाले जनसमूहों के जीवनस्तर भिन्न होते हैं। विकासही बाद से उसका उत्तर नहीं मिलता। उत्सनन में मिले स्वशेष २००० वर्षों के प्राचीन नहीं हैं। तो फिर कीट, मिल्ल, सुमेरिया घादि प्रसिद्ध प्राचीन सम्मताओं के बारे में क्या कहा जाए ? भारतीय विचारधारा तो जीवन-चक मानती है। उसके धनुसार इस चराचर विश्व की उत्पत्ति, स्थिति और विस्त चक्र प्रमता रहता है। प्रकृति का यही नियम है। (मेघदूत २/४६)"

उक्त विचार चिन्तन योग्य हैं। विकासवाद और पाश्चात्य पुरातत्त्व-बिद्दों द्वारा किन्यत धातु विभाग धादि विश्वासाहं नहीं। भगवान् ने सारी स्थिट का प्रचलन पूरी सिद्धता से एक साथ किया—यह बैदिक धारणा ही सत्य है। ईसाई पंच के प्रसार के पूर्व सारे विश्व के मानवों में यही मान्यता धी। बतः भगवान् विष्णु के प्रति पूज्यभाव धीर पितृभाव व्यक्त करने-वानी शेषशायी विष्णु की प्रतिमाएँ प्राचीन विश्व के विभिन्न विभागों में प्रस्थापित थी।

## दिल्ली की शेषशायी विष्णुमूर्ति

भारत के दिल्ली नगर में तथाकथित कुतुबमीनार के तले एक सरीवर के मध्य में एक बेपनायी विष्णु का भव्य जिल्प बना हुआ था। उस मूर्ति की विमालता का अनुमान बतंमान मीनार की ऊँचाई थौर मोटाई से लगाया जा सकता है जबकि मीनार विष्णु के नाभि से निकती कमल की नाल-स्वरूप है। मृततः इस नाल के सात मंजिल बने हुए थे जो सप्त स्वर्ग के गोवक थे। सातवी श्रेणी पर सुवर्ण नक्काणी से सुणोभित एक संगमरमरी गंबजरूप छत्र था। उस छत्र के नीचे सातवी श्रेणी पर कमलासन पर बंदी चतुर्मृत्व बह्या की मृति थी। उस ऊँचे सप्तस्वर्ग के नालस्तम्भ पर बँठे बह्याजी स्थितनर्माण-कार्य का निरीक्षण करने दिखलाए गए थे। जिस प्रशाकृति सालय के मध्य में वह मीनार या वह २७ नक्षत्रों का बना सूर्य- भण्डल कान्तिवृत्त का द्योतक था। उस नक्षत्रालय में प्रवेश दिलानेवाला भन्य ग्रालय द्वार ग्राज भी वहां खड़ा है जबिक २७ नक्षत्रों के मंदिर नष्टश्रष्ट किए जाने का कुतुबुद्दीन ने एक ग्ररबी शिलालेख में वहीं उल्लेख किया है। वहां का जो विष्णुमंदिर था उसके भग्नमण्डप को कुतुबुद्दीन ने कुबतुल इस्लाम मसजिद कह डाला। वर्तमान कांग्रेसशासित स्वतंत्र भारत सरकार ने ग्रजान, लज्जा, भिभक ग्रीर कुछ मुसलमानों का भय ऐसे विविध समिश्र कारणों से उस मंदिर प्रांगण का इस्लामी ग्राकामकों द्वारा ठोसा हुग्रा 'मसजिद' नाम ही चालू रखा है। हिन्दू नोग ग्रभी अक इस्लामी ग्रीर ग्रांग्त शासकों के मानसिक दबाव में ही जीवन बसर कर रहे हैं। इस प्रकार के ग्रन्थ ग्रनेक चित्र भारत में स्थान-स्थान पर बिखरे पड़े हैं।

उस नक्षत्रालय द्वार को 'ग्रलाई' कहकर किनगहम नाम के एक ग्रंग्रेज पुरातत्त्वप्रमुख ने वह द्वार ग्रलाउद्दीन खिलजी ने बनवाया ऐसी सरकारी ग्रफवाह फैला दी। परिणाम यह हुग्रा कि ग्रांग्ल विद्या सीखनेवाले सभी भारतीयों ने उसी सरकारी धाँस को दोहराया।

महाभारत काल की राजधानी, इन्द्रप्रस्थ, उस युग में समस्त वैदिक संसार की धुरी थी। दिल्ली का ग्रथं 'देहली' यानी द्वार सीमा है। इसी कारण वहाँ शेषशायी विष्णु की भव्य प्रतिमा प्रस्थापित थी। उस समय उस स्थान को 'विष्णुपदिगरी' ग्रीर उस मीनार को विष्णुस्तम्भ कहा करते थे। ध्रुव स्तम्भ भी उसका ग्रन्थ नाम था क्योंकि उसके शिखर से ज्योतिषीय निरीक्षण एवं ग्रध्ययन किया जाता था।

उस स्तम्भ के सात मंजिल राहु केतु विरहित अन्य सात ग्रहों के द्योतक थे। मूर्तिभंजक इस्लामी आकामकों ने नीचे तले का विष्णु और शिखर का ब्रह्मा नष्ट कर दिए। छठी मंजिल को उतार दिया। वह उतारी गई छटी मंजिल वहीं हरियाली पर जोड़जाड़ कर खड़ी करा दी गई है। सातवें मंजिल पर स्थित ब्रह्माजी की मृति का तो पता ही नहीं है।

उस मीनार में २७ नक्षत्रों के सत्ताईस भरोखे बने हैं। प्रसिद्ध ज्योतिषी बराहमिहिर के नाम से वहीं पास की नगरी महरोली उर्फ मिहिरावली कहलाती है। शोषशायी विष्णुमूर्ति के ऊपर एक छोटा सेतु

बना हुआ था जिसके ऊपर चटकर भीनार के जीने के द्वार से प्रवेश कर भगवान् विष्णु के उदर के घन्दर से शिखर तक जीने से जाया जाता था। कम्बोडिया सादि देशों में जो विशाल प्रस्तर शिल्प पाया जाता है उसका मूल प्रेरणा-वित भारत हो रहा है। किन्तु छः सौ वर्षों के भीषण इस्लामी हमलों से भारत स्थित भव्य हिन्दू शिल्प इतना चकनाचूर हो गया कि इसका कोई नमुना तक नहीं। तथापि विशाल विष्णुस्तम्भ के आसपास शेष बचे चिह्नों से गठन किए गए भव्य विष्णु जिल्प का वर्णन अपर उद्धत है।



वैदिक प्रणानी के प्रमुसार स्थिट-उत्पत्ति का ऊपर चित्रित दृश्य देखें। बारीकों से इस चित्र पर सोचने से यह बात ध्यान में आएगी कि एक गर्भवती भहिला द्वारा बालक को जन्म देते हुए का जो दृश्य दिखाई देता है वैसा हो यह है। श्रोधनाग की मृद्शस्या या खटोला बना हुआ है। भगवान् विध्य उस पर लेटे हैं। उनके गर्म (नामि) से ब्रह्मा निकले हैं। ब्रह्माजी के पीछ-पीछ नाल है। यह नाल प्रसृति के पश्चात् भी कटी नहीं है वयोंकि सारी सुध्ट में चेतना, हृदयों की धक्-धक्, सूर्य और तारकों की प्रभा, सभी भगवान विध्य द्वारा सतत मिलने वाली ऊर्जा के कारण ही बनी रहती है। उस नाल द्वारा भगवान् की ऊर्जा चराचर विश्व को चलाती है जैसे कोई कारखाना तार द्वारा प्राप्त होने वाले विद्युत् के प्रवाह से चलता है।

प्रस्ता स्त्री की शय्या के पास जैसे दाई, माई, सास, भौजाई, वैद्यजी ग्रादि कुछ सहायक, कुछ सम्बन्धी, सुहृद, ग्राप्तजन होते हैं वैसे ही देवगण, यक्ष, किन्नर तथा नारद, भगवान् विष्णु के इदं-गिर्द कुछ कुत्हल से ग्रीर कुछ अपनी-अपनी भूमिका निभाने के लिए, सारे व्यक्ति इकट्ठे हुए हैं।

उस समय के वर्णन में देवी लक्ष्मी द्वारा भगवान विष्णु के पैर दवाने की बात कही जाती है। वह भी बड़ा मार्मिक है। क्योंकि प्रसव के समय कमर ग्रीर दोनों लातें, इनको बड़ा कष्ट होता है। ग्रतः इस विशाल सुध्टिका निर्माण करते समय भगवान् को जो शारीरिक कष्ट हुआ उससे कुछ ब्राराम पाने के लिए लक्ष्मी भगवान् विष्णु के पैर दबाते हुए दिखलाई जाती है।

### बहत्स्थान (Britain) की विष्णुमृति

A Complete History of the Druids (इ इडों का सम्पूर्ण इतिहास) नामक पुस्तक की भूमिका के प्रथम पृष्ठ पर ही उल्लेख है कि "ब्रिटेन (ग्रांग्ल भूमि) में पाए गए भग्नावशेषों में एक स्थान पर जो स्तम्भ, वर्त्त और सर्प की ब्राकृति मिली उनका विवरण देना बावश्यक है।"

उस ग्रंथ के पृष्ठ १ पर लिखा है "सपं प्रकाश ग्रौर ज्ञान का प्रतीक था। उसका नाम 'सेराफ' (Seraph) कितना अर्थपूर्ण है।"

उक्त शब्द 'सेराफ' वस्तुतः संस्कृत सर्प शब्द का अपभ्रंश है । वैदिक

<sup>?. &</sup>quot;It may be necessary to give an explanation of the Pillars, the Circle and the Serpent."

Preface to A Complete History of The Druids, Their Origin, Manners, Customs, Powers, Temples, Rites and Superstitions with an inquiry into their Religion and its coincidence with the Patriarchal, by Lichfield, printer T. G. Lomax, marketed by Longmann, Hurst, Reas & Orme, London.

देवतामों पर सबंदा नागों के फणों का छत्र होता है। मतः नाग प्रकाश धीर ज्ञान का प्रतीक माना गया है। प्रत्यक्ष जीवन में भी यह देखा गया है कि जिस स्यक्ति के ऊपर नाग निजी फण का छत्र खड़ा कर विना दंण किए निका जाए वह व्यक्ति वडा भाग्यवान होता है।

बांग्ल भाषा में सर्व, सर्वट, सर्वटाईन ब्रादि शब्द होना इस बात का एक प्रमाण है कि प्राचीन समय में ग्रांग्लभूमि में ग्रीर विश्व के हर प्रदेश में संस्कृत हो बोसी जातो थी। इसी तथ्य के प्रन्य बहुत सारे प्रमाण इसी

बन्ध में बन्य पृथ्ठों पर विविध संदर्भों में उद्भत हैं।

उसी ग्रन्थ के पृष्ठ १५ पर कहा है, "धनेक इतिहासकारों के कथन से यही निष्कर्ष निकलता है कि प्रांग्लभूमि के मूल निवासी विश्व के पूर्वी भागों से थाए थे।" इससे स्पष्ट है कि वे भारत से ही आंग्ल भूमि में जा बसे थे। क्योंकि उतने प्राचीन काल में सभ्यता भारत में ही थी। इससे पता सगता है कि बाधुनिक पाण्यात्य विचारधारा ने इतिहास कैसा उल्टा कर रखा है। वे सिखाते हैं की वैदिक संस्कृति वाले आयं लोग किसी अन्य प्रदेश से भारत में बाए। किन्तु वास्तविकता तो वह है जो मैंने ऊपर कही है कि बैदिक संस्कृति का प्रसार भारत से ग्रन्य सारे प्रदेशों में हुगा।

यहाँ एक घोर मुद्दा विशेष ध्यान देने योग्य है कि प्रचलित पाश्चात्य विचारधारानुसार किसी अन्य प्रदेश से आर्य लोग कुछ भारत में चले गए बौर कुछ बुरोप में। तो यदि भारत में प्रवेश किए हुए ब्राय लोगों की जीवन-प्रणाली बैदिक भी घोर भाषा संस्कृत थी तो उन्ही जनों की जो दूसरी शासा यरोप में गई उनकी जीवन-प्रणाली भी तो वैदिक ग्रीर भाषा संस्कृत ही होनी चाहिए। पात्रचात्य विदानों की ही धारणा से जो निष्कर्ष प्रतीत होता है वह वे प्राजतक नहीं निकल पाये। यह प्रचलित सदीय संशोधन पद्धति का एक मोटा उदाहरण है। ऐसे प्रनेक दोषों से ही वर्तमान इतिहास में प्रनेक श्रटियाँ है।

बैदिक संस्कृति वाले भारतीय लोग ही यदि विटेन में प्रथम जा बसे तो उन्होंने वहाँ शेषशायो भगवान् विष्णु का महान् शिल्प प्रस्थापित करना स्वामाविक ही था।

ब्रिटेन के बेल्स विभाग में (Isle of Angelsey) माइल माँफ

भगलसी यानी भगलसी द्वीप है। उसी द्वीप पर उस प्राचीन महान् विष्णु णित्प के भग्नावशेष ग्रभी भी उपलब्ध हैं। ग्रीर तो ग्रीर 'ग्रेंगलसी' यह 'ग्रांग्लेश:' यानि श्रंगुल भूमि का नाथ (भगवान् विष्णु) इस ग्रयं का विकृत संस्कृत शब्द ही है। ब्रिटेन भूमि का मूल प्राचीन संस्कृत नाम अयंगुलि स्थान' यानि 'अंगुली जैसी छोटी सिकड़ी भूमि' था। यूरोप को यदि हम तलहस्त के ब्राकार का भू-खण्ड मानकर चलें तो ब्रिटेन उस यूरोप खण्ड के श्रंगुलि समान दिखाई देता है। इसी कारण उसका संस्कृत नाम वेदकालीन ऋषियों ने 'ग्रंगुलिस्थान' रखा। उसी का उच्चारण संस्कृत शिक्षा का उस भूमि में लोप होने पर, बिगड़ते-बिगड़ते 'ग्रंगुलिग्नेंड' ग्रौर 'इंग्लैंड' ऐसा परावतित हो गया।

उसी ड्रुइड्स वाले ग्रंथ में पृष्ठ ३६ पर उल्लेख है कि "ड्रुइडों के कई मंदिरों के भग्नावशेष ग्रभी इस ग्राइल ग्रॉफ मैन (Isle of Man) श्रीर आइल ऑफ ग्रॅंगलसी (Isle of Angelsey) द्वीपों पर हैं। उनमें से कई महान् शिलाओं के हैं जैसी शिलाएं अवीरी (Abiry) और स्टोनहेंज (Stonehenge) नामक प्राचीन स्थानों में हैं।"

पृष्ठ ५४ पर वर्णन है कि अबीरी नगर एक मैदान के ऊँचे भाग में बसा है। वहां के भग्नावशेषों में असेराफ उर्फ सर्प की विशाल ब्राकृति एक वर्त्ल (गोल चक्कर) से निकली दर्शायी गई है। उस गोल बाकृति के बाहर बड़ा विस्तृत भीर ऊँचा परिकोटा है। परिकोटे के अन्दर की तरफ ८० फुट चौड़ाई की खाई बनी हुई है। इस खाई का व्यास लगभग १३५० फुट और घेरा ४००० फुट है। समूचे भू-भाग का क्षेत्रफल २२ एकड़ के ग्रासपास है। इस खड्ड के बीच ऊँची खड़ी १०० महान शिलाओं से बना एक गोल घेरा था। प्रत्येक शिला १५ से १७ फुट ऊँची थी। उनकी चौड़ाई भी प्रायः उतनी ही थी। सन् १७२२ में जब डॉक्टर स्टयूक्ले उस स्थान पर गए थे तब उक्त १०० शिलाग्रों में से ४४ ही वहाँ शंष दिखाई दे रहीं थीं। उनमें केवल १७ शिलाएँ खड़ी थीं। अन्य २७ या तो गिर पड़ी थीं या भुकी थीं। बाकियों में से १० टॉम रॉबिन्सन ने सन् १७०० में नष्ट कर दीं। भन्य शिलाओं के भवशेष वहाँ दीख रहे थे। एक तरफ ये १०० शिलाएँ भौर दूसरी स्रोर खाई। इनके बीचोंबीच प्राचीन काल में एक सच्छा मागं XAT,COM:

रहा होगा। उस महान् भौर मुन्दर दृश्य की हम कल्पना भी नहीं कर

पृष्ठ १६ से १६ पर उस ग्रंथ में लिला है, "इस नगर के मकान, दीबार ग्रोर कृटियां भादि उन्हीं प्राचीन शिलाग्रों से या उनके लण्डों से बनी है जो उस स्थान में थे।" भव हम नगर के दक्षिणी द्वार से निकलकर परिकोट की दिशा में चलें। इसका नाम 'पवित्र मार्ग' (या देव मार्ग) था। श्रोक्टरटोन् पहाड़ियों के शिलार का 'हाक् पेन' नाम है जिसका अर्थ प्राच्याभाषा में 'श्रेष का शीर्ष' ऐसा होता है। अबीरी के परिकोट से यह ७२०० फुट मन्तर पर है। यहाँ के लोगों की उस स्थान के प्रति अभी भी बड़ी श्रद्धा है। उसे वे भ्राश्रम कहते हैं। जब वह पूरा बना हुआ था तब सत्यमेव वह विश्व का विशाल और सुन्दर मन्दिर रहा होगा। वहाँ विद्यमान सारे चिह्नों से यही निष्कर्ष निकलता है कि वह उस पवित्र त्रिमूर्ति का मन्दिर रहा होगा। 'धबीरी' का ग्रंथ उसके संस्थापकों के मूल प्राचीन भाषा में 'सबंशिक्तमान् देवत्रय' ऐसा ही था।"

यह है उस ग्रंथ में लिखा वर्णन । उस पर हमारा भाष्य यह है कि जिस लड़ का उल्लेख ऊपर ग्राया है वह भीरसागर रूपी सरोवर था। क्योंकि शेषनाग पर लेटे विष्णु सबंदा सरोवर के मध्य में बताए जाते हैं। बाइबस के 'जेनेसिम्' लण्ड के ग्रारम्भ में यही उल्लेख है कि भगवान् जल पर बिराजमान थे। शेष के शीष का नाम भी प्राध्यभाषा में था। वहाँ का मन्दिर विशाल, सुन्दर ग्रोर विश्वप्रसिद्ध था। ग्रोर वहाँ वैदिक त्रिमूर्ति बद्धा-विष्णु-महेश की भव्य प्रतिमाएँ थी। इइड लोग उस देवस्थान के संबालक थे। इस बर्णन से स्पष्ट है कि ग्रंगलसी उर्फ ग्रांग्लेश: द्वीप उसके भव्य ग्रोर पवित्र देवस्थान के लिए विश्व में प्रसिद्ध था।

## काबा के शेवशायी विख्य

प्रतस्थान के मक्का नगर में स्थित काबा प्राचीन काल में वैदिक तांत्रिक डॉचे पर बना एक विशाल देवमन्दिर था। एक चतुर्भुज पर तिरछा बैठाया दूसरा चतुर्भुज ऐसे वैदिक घरटकोण के म्राकार का वह मन्दिर या। हरिहरेश्वर माहात्म्य नाम की एक प्राचीन संस्कृत पोश्री में दिया उस स्थान का उल्लेख इस प्रकार है—

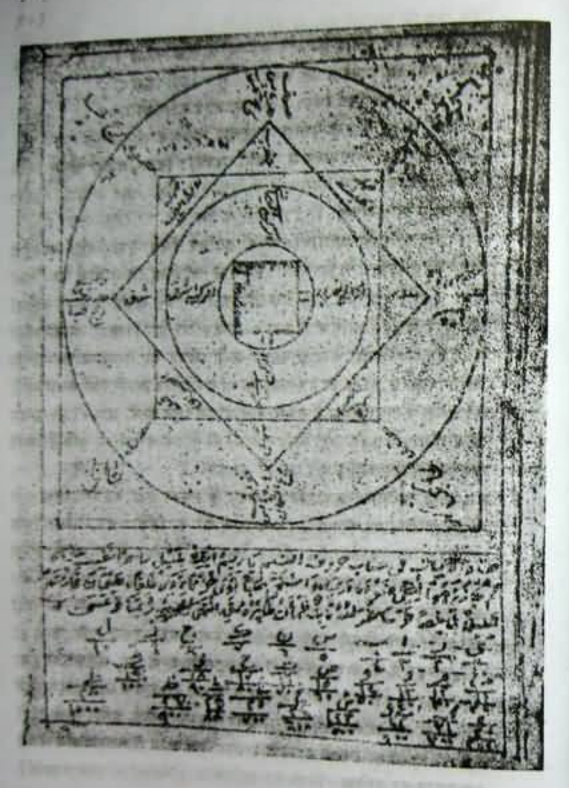
एकं पदं गयायां तु मकायां तु द्वितीयकम्। तृतीयं स्थापितं दिव्यं मुक्त्यं गुक्लस्य सन्निद्यौ॥

उसके अनुसार विष्णु के पवित्र पदिचल्ल विश्व के तीन प्रमुख स्थान में बे-एक भारत के गया नगर में, दूसरा मक्का नगर में और तीसरा शुक्लतीर्थ के समीप।

उक्त वर्णन को इस्लामी किंवदिन्तयों से मिलाने पर पता बलता है कि काबा मन्दिर में शेषशायी विष्णु के इदंगिदं ३६० ग्रन्य देवमूर्तियां थीं। उनमें शिव भी थे। मूर्तिभंजक मुसलमान बने ग्ररबों ने सारी मूर्तियां तो इफो इकर उसी प्रांगण में दबा दीं। केवल एक निराकार शिवलिंग को दशंनार्थियों के श्रद्धा केन्द्र के रूप में बचा रखा। वह शिवलिंग एक संमिश्र लाल-काले रंग की शिला है। काबा के मन्दिर में जब किन्ही विशेष व्यक्तियों को प्रवेश कराया जाता है तो उन्हें भी ग्रांखों पर पट्टी बांधकर ही ग्रन्दर छोड़ा जाता है ताकि वह श्रन्दर शेष रही वैदिक मूर्तियां के बारे में किसी को कुछ बता न पाएं।

यह प्राचीन कावा (विष्णु) मन्दिर का यन्त्र है। वह प्रष्टकोण वाले वैदिक आकार का बना है। सऊदी अरब देश के मक्का नगर का जगप्रसिद्ध मन्दिर कावा कहलाता है। मन्दिर के आठ कोणों पर वैदिक अष्टिदिक्पाल — इन्द्र, वरुण, यम, अग्नि, वायु, कुबेर, ईशान और निरुत् प्रस्थापित थे। बीचोंबीच वर्तमान टूटा-फूटा काबा का चौकोर है। उसी में शेषशायी भगवान् विष्णु की मूर्ति थी और सबसे बड़ा चमत्कार यह है कि अभी भी उस मन्दिर में गौ के दूध के घी से जलने वाला नन्दीदीप सतत लगा हुआ रखा जाता है जैसे अन्य सारे महान् पवित्र हिन्दू मन्दिरों में। वह दीप अखण्ड वैवी ऊर्जा का चोतक होता है। शेषशायी विष्णु की नाभि से ही सारी चराचर सृष्टि का निर्माण होने के इस्लाम के मोहम्मदी वाक् प्रचार में भी इस स्थान का उल्लेख 'विश्व का नाभिकेन्द्र (Navel of the world) कहकर ही किया जाता है।

इस प्रांगण का दूसरा इस्लामी नाम 'हरम्' भी 'हरियम्' यानि



NAME AND POST OF THE PARTY NAMED AND TAXABLE DAY.

'विष्णुमंदिर' का ही द्योतक है।

मध्य में जो चौकोण है उसके बाएं ऊपरले कोणों में जो शुभ्र मोरी सी बनी है वहीं वह प्राचीन शिवलिंग दीवार में खाद्या चुनवाया गया है। उसकी परिक्रमा करने के लिए पूरे मन्दिर की ही परिक्रमा करनी पड़ती है। मुसलमान बनने पर भी सारे मोहम्मदपंथी जन बराबर इस शिवजी की एक-दो ही नहीं तो पूरी सात परिक्रमाएँ करते हैं। बैदिक प्रया में भी सात परिक्रमायों का महत्त्व है। किन्तु काबा फिर कभी मुसलमानों के कब्जे से न छीना जाए इस हेतु मन्दिर के अन्दर विशिष्ट संचालकों के अतिरिक्त दूसरे किसी को प्रवेण नहीं मिल पाता।

## रोमनगर स्थित शेषशायी विष्णु प्रतिमा

भारत में भी कृष्ण का कृष्ट ग्रांर विष्णु का विष्टु ग्रपश्रंश होता है। वही प्रथा यूरोप में भी थी। इसका प्रमाण रोम की बेण्टल वर्जिन्स (Vestal virgins) प्रथा में पाया जाता है। Virgin (वर्जिन्) का ग्रथं कुमारी' है। 'वर्ज्य जननं इति' यानि जहाँ जनन वर्ज्य है यत: 'कुमारी' के अर्थ का यूरोपीय 'वजिन' शब्द वस्तृत: संस्कृतम्लक है। वेष्टल यानि विष्णु की। भारत के मन्दिरों में ईश्वर मूर्ति को ग्रर्पण किए जानेवाली कुवारी देवदासी-प्रथा यूरोप में भी थी। यह भी एक बड़ा ठोस प्रमाण है कि ईसापूर्व यूरोप वैदिक प्रणाली का था। देवदासी प्रथा ग्रच्छी हो, बुरी हो, वह कैसे प्रारम्भ हुई, कब से चली, उसका मूल उद्देश्य क्या था ? ग्रादि प्रश्नों से हमारा यहां सम्बन्ध नहीं। हम केवल एक प्रमाण के नाते यह दर्शाना चाहते है कि देवमूर्ति को अपंण की कुमारी कन्याओं को देवदासी प्रथा यूरोप में भी थी। वहाँ उन्हें वेष्टल वर्जिन्स यानि विष्णु उर्फ विष्टु को अर्पण की हुई कुमारियाँ कहा करते थे। दुर्भाग्य की बात है कि सर विलियम जोन्स, विल्सन, मैक्समूलर जैसे गोरे यूरोपीय पंडितों को ऐसे कई प्रमाण ज्ञात थे। फिर भी वे उन सारे प्रमाणों को नगण्य समभकर दुत्कारते रहे। ऐसा होने का मुख्य कारण था उनकी तिहेरी सकड़। एक सकड़ थी उनके गोरे रंग की। दूसरी अकड थी उनके पाश्चात्य ईसाई पंथ की। भीर तीसरी अकड थी भारत पर अधिकार जमाने की । ऐसे शान और अभिमान में उनके पैरों

तले उनके सपने यूरोपीय देशों में कितने बेशुमार ऐतिहासिक प्रमाण दुर्नक्षित हो रहे हैं इसका उन्हें ध्यान ही नहीं रहता था। प्रश्निमान से जब गईन उपर देखनी रहे तो रास्ते में पड़े प्रमाण भी दिखाई नहीं देते। मूरोपीय विदानों के ज्ञान की यही दुवंत्रा रही। छेदों वाली छननी में से जैसे दाने निकल जाते हैं वैसे ही यूरोपीय दृष्टि में प्रमाणों के दाने टिक नहीं याते थे। यतः किसी भी प्रकार के सशोधन में प्रभिमानी मनोवृत्ति से संयमी धोर प्राजन मनोब्सि घधिक फलदायी सिद्ध होती है।

रोम नगर की प्राचीन परिभाषा मारी वैदिक संस्कृत है। जैसे रोम में St Saba Monastery धवन्तिन् (Aventine) पहाडी पर है । वह 'संत जिब मुनिस्थरि' (यानि संन्यासियों के निवास का आश्रम) ऐसा संस्कृत नाम है। भारत में उज्जीवनी (उज्जैन) नगर का प्राचीन नाम 'स्रवन्तिका' भी है। वही प्रवन्ति नाम रोम की एक पहाड़ी का भी है। उस पहाड़ी पर जो शिव मन्दिर या उसमें संन्यासियों का बाधम भी था। वही संस्थान प्रभो तक क्यों-का-त्यों बना हुया है। यन्तर केवल इतना है कि ईसाई पंय प्रसार पुत्रं वह वंदिक संस्थान या। श्रव लगभग १६०० वर्षों से वही ग्राश्रम इंसाइयों का समभा जा रहा है।

रोम की एक दूसरे पहाडी का नाम 'पैलेटाइन हिल' (Paletine Hill) है। भारत के मौराष्ट्र प्रदेश में भी पालिटाना नामक पहाड़ी के उपर संकड़ों भवा और सुन्दर मन्दिर बने हुए हैं।

रोम में 'फोस्ड बेल हाउस' (Old Well-House) यानि 'प्राचीन बाबली महल है। भारत में ऐसे बाबली महल लगभग सभी प्राचीन राजधानियों में धीर राजपरिसरों में बने हुए हैं। ऐसे बावली महल दिल्ली स्थित बनोक महत परिसर में (जिसे बाजकत फिरोजशाह कोटला कहते है), तेबोमहालय (जिसे ताजमहल कहते हैं) में, लखनऊ के मत्स्य भवन में (जिसे बड़ा इमामबाड़ा कहते हैं) ब्रादि है। रोम का वह बावली महल कैषिटांन विभाग में है और उस बावली महन को नुलिग्नेनियम् कहते हैं। वह तस्या भवानी का मंदिर होने के कारण तुलियंनियम् यह उसका संस्कृत नाम प्रभी नायम है।

रोमनबर और उसका परिसर (Rome and the Campagna)

नाम के यन्य की भूमिका में पृष्ठ २४ पर लेखक ग्रार० बन लिखते हैं कि "प्लेटाईन पहाड़ी के ऊपर रोमा क्वाड़ाटा नाम की जो चौकोय गढ़ी थी उसके द्वार सादे जाने-आने के मार्ग नहीं थे अपितु वे विज्ञाल भव्य चौकोने कक्ष थे जिनका एक द्वार अन्दर खुलता या और सामने वाला बाहर खुलता था।" यह तो ठेठ भारतीय क्षत्रियों के महलों के द्वारों की पद्धति है। भारत के राजपरिसरों के द्वार ऐसे ही होते हैं। उसी ग्रन्थ में ग्रागे लिखा है कि "जेनस (Janus) का मन्दिर ऐसे ही एक चौकोर कक्ष जैसा था।" ग्रीस ग्रीर रोम देशों में 'ग' ग्रीर 'ज' ग्रक्षरों के उच्चारण गलत-सलत हो गए हैं। संस्कृत भाषा का उनके प्रदेशों से लोप होने के पश्चात् पाश्चात्य लोगों में 'गणशे' नाम का उच्चारण Janus होने लगा या यूँ कहें कि 'गण' यानि 'जन' ग्रतएव गणेश यानि जनेश। इस प्रकार यूरोप में गणेश का नाम 'जेनस' उच्चारण से चाल रहा।

वे द्वार यद्यपि बाहर से चौकोने लगते हैं फिर भी अन्दर उनके कोनों को जोडने वाली एक-एक पट्टी होती है जिससे हरएक कोने के दो नुक्कड़ बनकर प्रत्येक चौकोर का अष्टकोण बन जाता है।

गणेश जी का उल्लेख भी बड़ा महत्त्वपूर्ण है। भवन, मन्दिर या नगर के द्वार पर सर्वप्रथम गणेश जी की मूर्ति रखना वैदिक प्रथा है। वही यूरोप में थी। यूरोपीय विद्वान् इसे भली प्रकार जानते हैं। अतः भारत में आने के पश्चात् भारत में वही प्रथा देखकर उन्हें यह निष्कषं निकालना चाहिए था कि प्राचीन यूरोप में भी वैदिक प्रणाली ही रही होगी। तथापि ईसाई वन जाने के कारण वे ऐसे किसी विचार को निजी मन को छूने भी नहीं देते थे। ईसाई, इस्लामी ग्रीर कम्युनिस्ट व्यक्तियों के स्वभाव में यह दोप ग्रा जाता है कि वे ग्रपने-ग्रपने व्यक्तिनिष्ठ सिद्धान्तों की बेडियों में ऐसे जकड़े जाते हैं कि करोड़ों वर्ष पूर्व की बातें भी यदि उनको पंच-प्रणाली से विपरीत लंगी (और वे बाते विपरीत लगनी स्वाभाविक भी हैं) तो उन बातों के प्रति वे ध्यान ही नहीं देते।

रोम की टायबर नदी के पश्चिमी तट पर वैटिकन् पर्वत और उसी से निकली एक लम्बी पहाड़ी श्रेणी का नाम 'जैनिकुलम्' (Janiculum) है। यूरोप में 'C' ग्रक्षर का उच्चारण 'स' भी होता है और 'क' भी। उसी

प्रकार 'व' बोर 'ग' उच्चारणों का भी घदल-बदल होता रहता है। सतः Janiculum मन्द वास्तव में गणेणालयम् है । वैटिकन् तो संस्कृत वाटिका नाम है। उस पहाड़ी पर वैदिक आश्रमवाटिका हुआ करती थी। वह अभी भी है। अन्तर इतना ही है कि उसमें रहने वाले पोप प्राचीन काल में वैदिक धमंगुरु (शकराचार्य) होते थे। किन्तु सन् ३१२ ई० के लगभग कॉम्टन्टाइन सम्राट्ने उन्हें बलात् ईसाई बनने पर विवश किया तब से वे अपने आपको ईसाई कहलाते हैं। जहाँ शंकराचार्य रहते थे सौर गणेशालयम् भी था. क्या बह बंदिक परिसर नहीं या। जिस लम्बी पवंतश्रेणी को गणेशालयम् कहते है वहां के बतमान गिरजाघर ही प्राचीन गणेशमंदिर में है। ईसाई बनने पर भी इटली के लोगों पर गणेश सौर शंकर की भक्ति का इतना अदृश्य स्रीर धनजाना प्रभाव है कि कुछ इटालियन किश्चियन विद्वान् भारत के पूर्ण नगर में हर १-२ वर्षों में धाकर गणेशोत्सव में गणेश जी का पूजन करते हैं तथा उनके अपने इटली देश में नगर-नगर के चौराहों पर फव्वारे बनाकर उस पर जिल्लाधारी गले में सर्प लटके हुए शंकर जी की विशाल मृति सही कर देते हैं। ईसाई बनने के १६०० वर्ष पश्चात् भी इटली में वैदिक प्रणाली का इतना जबरदस्त प्रभाव ग्रभी तक बना हुगा है।

टायबर नदी जिस साई में से बहती है उसके एक तरफ कैंपिटोलाईन पवंतक्षेणी है और दूसरी तरफ गणेशालयम् (Janiculum) पवंतश्रेणी है। दोनों पहाड़ियों पर बैदिक देवों के मन्दिर थे। कैपिटोलाईन पहाड़ी पर अति का मन्दिर या भीर गणेशालयम् पहाड़ी पर गणेश का।

इस प्रकार जैसे मक्का में बैसे रोम नगर में भी 'वेष्टा' यानि विष्ण के प्रमुख देवालय के चारों झोर अन्य देवताओं के मन्दिर थे।

'रोम ग्रंड दि कॅम्पन्ना' ग्रन्य के पुष्ठ ३१ पर लेखक ग्रार० वन (R. Burn) लिखते हैं, "राजधानी रोम के इतिहासकार और कवियों के बर्णनों से किसी नई बस्ती के झारम्भ में क्या-क्या पवित्र पूजाविधि होती बी उसका हमें विवरण प्राप्त है। एक बैल प्रोर एक गी एक साथ हल में बोते जाते थे। मी धन्दर की नरफ होती थी। ग्रीर जहां नई वस्ती करनी हो वहाँ इस में एक सीध में भूमि खोदने का कार्य शुभ दिन व शुभ घड़ी में सम्पन्न होता था।" यह सारी विधि वैदिक ही तो है। १७वीं णलाब्दी में बाल शिवाजी गुरु कोंडदेव के साथ पुणे नगर की निजी जागीर में भालने के के लिए आए थे तो उन्होंने ऐसे ही एक गुभ दिन और गुभ मुहतं पर हल को सोने की आरी लगाकर ऐसे ही भूमि खुदवाई थी।

रोम नगर का जो काँस्टन्टाईन् द्वार है उसकी तीन कमान है। बिचली कमान ऊँची है। यह भी भारतीय वैदिक प्रथा है।

बर्न लिखते हैं कि "Hercules Victor रोमन् सम्राट् बीथे सिक्टस् ने त्डवाया"। ईसाई बने रोमन सम्राटों में इस प्रकार निजी साम्राज्य से वैदिक प्रणालों के नामोनिशान मिटाने के लिए इस प्रकार की तोड-फोड़ की मानो होड़ लगी थी। ''कैपिटॉल में कॉमें की हरक्युलिस की प्रतिमा ग्रमी है। वह हरक्यूलिस ह्विक्टर के भग्न मन्दिर से पाई गई थी।" ऐसा उल्लेख बर्न महाशय करते हैं।

ग्राप जानते हैं Hercules Victor क्या है ? वह है 'विजयी हरिकुल ईश" यानि 'विजय कृष्ण'। इस पर यदि कोई यह ग्राक्षेप उठाए कि उस मृति की वेश-भूषा ग्रादि भारत के कृष्ण से भिन्न दीखतो है तब वह भगवान् कृष्ण की मूर्ति कैसे हो सकती है ? तो उस शंका का समाधान यह है कि महाभारत युद्ध के दो-तीन सहस्र वर्ष पश्चात् संस्कृत ग्रन्थों का पठन बन्द होने के पश्चात् ग्रज्ञानवश, वैदिक परम्परा टूट-फूट जाने के कारण नाम तो हरि-कुल-ईश रहा किन्तु उसकी वेश-भूषा, वेहरा बदलते-बदलते कृष्ण परम्परा से भिन्न होने लगे। तथापि विजय कृष्ण (हरि-कुल-ईश) नाम बड़ा महत्त्वपूर्ण प्रमाण है। उसे हरि विजय भी कह सकते हैं।

फोरम् रोमैनम (Forum Romanum) रोम नगर का प्राचीनतम स्थान है। वह प्रांगणम् राभानम् यानि भगवान् राम का प्रांगण अर्थात् राममन्दिर का स्थान है जिसे केन्द्र मानकर रोम नगर बसाया गया। रोम भी राम नाम का ही यूरोपीय ग्रपश्रंश है।

बनं जी के ग्रन्थ के पृष्ठ ४१ पर उत्लेख है कि "राम परिसर की लम्बाई २०० गज थी। उसी प्रांगण के चारों ग्रोर रोम के लोकणाही सरकार प्रमुखतम भवन बने थे। जैसे घत्यन्त प्राचीन और पवित्र देवताओं के मन्दिर, सेनेट (यानि सेना) भवन, कॉमीटियम् धौर रौष्ट्रा । (Comitium and Rostra) पॉटिफेक्स मैक्सिमस यानि महत्तम पंत उर्फ धर्म-

गुरुका पर वहाँ से थोड़े धन्तर पर उसी पवित्र देवमागं पर था। उसी भवन को Regia, The Atrium Regium या Atrium Vestae कहते थे। रेजिया नाम अर्थात् राजगुरु का संक्षिप्त रूप है। अत्रियम् रेजिया इसलिए कहा जाता या कि राजगुरु को 'स्रित्र' उपाधि प्राप्त थी। स्रोर विषयम् बेष्टे का सर्व है विष्णुभक्त सित्र । राज़गुरु के भवन के प्राचीन रोम नगर में ऐसे वैदिक नाम थे। देव सेनापति मंगल (उर्फ कार्तिक स्वामी) के भाले वहाँ रखे जाते थे।"

वह उत्सेख बडा ही महत्त्वपूर्ण है। उससे रोम की वैदिक प्रणाली का पूरा प्रमाण मिलता है। भगवान् विष्णु के प्रवतार राम का नाम नगर को दिया गया था। ऊपर जिस केन्द्रीय मन्दिर प्रांगण का उल्लेख श्राया है उसके मध्य में बेघ्टा यानि (शेवशायी भगवान्) विष्णु का मन्दिर था। वहां से आरम्भ होने वाले मार्ग को Regia (रेजिया) यानि राजमार्ग कहते थे। उसे विष्णु से वेष्टे भौर सति ऋषि से सत्रीयम् भी कहा जाता था।

प्राचीन इटली को एट्र रिया (Etruria) उर्फ अत्रिरीय यानि अति कृषि का प्रदेश कहते थे। उस प्राचीन इटली की जीवन-प्रणाली का एट्सन् (Etruscan) नाम भी प्रति ऋषि से ही पड़ा है। इटली देश के पूर्व तट पर जो सागर है, उसे भी धनि से ही धनियाटिक (Atriatic) उकं अद्याटिक सागर कहते हैं। प्राचीनतम ज्ञात इतिहास में रोम नगर में प्रति ऋषि ही महत्तम पंत उर्फ पाँटिफोक्स् मैक्सिमस् (Pontifex Maximus) ये। वे ही वहां के देवस्थान की सारी व्यवस्था देखा करते वे। संस्कृत 'पंत महान्' का लंटिन भाषा में पांटिफोक्स् मैक्सिमस् अपश्चंश हुआ है। उनका भवन भी उस देवत्रांगण के समीप था। इस प्रकार मक्का नगर के काबा तीर्थक्षेत्र की तरह रोम के विष्णु के इदंगिदं राम, हुत्या, हनुमान, गणेम, शिव, गनि, मंगल, मरिग्रम्मा धादि देवताग्री के मन्दर थे।

इटानियन में मार्ग या रास्ते की Via (विया) कहते हैं। वह संस्कृत 'वीबि' गब्द का पहला अकर है। सम्राट् कौस्टन्टाइन के भत्याचार के बारण रामनगर के महलम धमंगुर को जबरन अपने आपको ईसानुयायी

इस प्रकार दक्षिण यूरोप का एक देण इटली यदि वैदिक प्रणाली का पालन करता था तो उसी से यह अनुमान निकलता है कि सारे यूरोपखंड में वैदिक प्रणाली ही प्रसृत थी विशेषतः उस समय जब प्राचीन यूरोप रोमन साम्राज्य के ग्राधीन था। वही इटली देश कॉस्टन्टाईन सम्राट के फिलूरी से ईसाई बन गया तब से धीरे-धीरे रोमन सेना के दबाव से यूरोप के अन्य देश भी एक-एक कर ६०० वर्षों में सारे ईसाई बन गए। प्रव सारा यूरोप ईसाई बनने पर उनकी मूल प्राचीन सभ्यता बैदिक थी यह पहचानने से या उसका संशोधन करने से यूरोपीय विद्वान् हिचकिचा रहे है, भयभीत हो रहे हैं, लिज्जित हो रहे हैं और टाल रहे हैं।

## पंथीय प्रवृत्ति

मुसलमानों का भी यही हाल है। मुसलमान सारे हिन्दुओं की सन्तान हैं फिर भी वे निजी कुल के इतिहास का पता लगाने की बात पूरी तरह टाल देते हैं। वे इतिहास की बड़ी-बड़ी बातें करेंगे किन्तु उनके ग्रपने दादे-परदादे हिन्दू थे इसका उल्लेख वे कभी करेंगे ही नहीं। ग्रतः सामान्यतया मुसलमान, ईसाई, कम्युनिस्ट स्रादि व्यक्तिनिष्ठ लोग कभी सच्चे इतिहास-कार नहीं बन सकते। क्योंकि उनकी निजी विचारधारा के प्रतिकृत ऐसी जो भी बातें इतिहास में दिखेंगी उन्हें टालने की, दबाने की या नष्ट करने की पंथीय लोगों की प्रवृत्ति होती है।

#### सर्प क्यों ?

वैदिक प्रणाली में भगवान् विष्णु शेष पर लेटे बतलाए गये हैं। शेष उर्फ सर्प क्यों ? ब्रह्माण्डपुराण के २२वें अध्याय में इसका उत्तर है।

वहाँ प्रश्न उठाया है कि-

भ्रमन्ति कथमेत्तानि ज्योतिषि दिवमण्डलम् । ग्रव्यूहेन च सर्वाणि तयैवासंकरेण वा।। यानि "ये चमकने वाले तारकादिगण जुड़े-जोते न होते हुए भी बिना किसी टकराव से कैसे घूम रहे हैं ?"

उसका उत्तर दिया है-

ध्रुवस्य मनसा चासौ सपंते ज्योतिषा गणः। सूर्याचन्द्रमसौ तारा नक्षत्राणि यहैः सह। वर्षा, धर्मो, हिम रात्रिः संघ्या चैव दिनं तथा। शुभागुभे प्रजानो ध्रुवात्सवं प्रवतंते॥

बानि सूर्य-चन्द्र नक्षत्रों सहित यह सृष्टि बह्याण्ड सर्पाकार है और इसकी गति भी सर्प जैसी मोड़-मोड नेकर चलने वाली है। ध्रुव इसका भध्यक्ष है। सारे ऋतु दिन, रात भौर जीवों का मुख-दु स्व सभी (सर्पा-कार गति) से होता रहता है।

भागभटीय कालकल्पपाद ६ में उल्लेख है-

उत्सपिणी युगाधं पश्चादवसपिणी युगाधं च । मध्ये युगस्य सुषमादावन्ते दुःषमाग्न्यंस्यात् ।।

कत्यकात्र के युगार्थ में सृष्टिब्रह्माण्ड का श्रवसपंण और दूसरे युगार्थ में उत्सर्थण होता रहता है। उस श्रवसपंण और उत्सपंण के भी दुःषम भौर मुख्य ऐसे २१०००-२१००० वर्षों के दो काल होते हैं।

अपर दिए विवरण से यह स्पष्ट है कि शेषशायी भगवान विष्णु का चित्र शुद्ध वैज्ञानिक घाकृति है। उसमें यह दर्शाया है कि इस ब्रह्माण्ड की उत्सपंण और धवसपंण कियाएँ सागर के ज्वारभाटें की तरह स्वयंभू भगवान के नियन्त्रण धौर निगरानी में चलती रहती हैं।

इससे यह भी दिखाई देता है कि असीम ब्रह्माण्ड की गतिविधियों की मूक्ष्मतम खूबियाँ जैसे पुराणों में वर्णित है वैसे आजकल के श्रेष्ठतम बैजानिकों को भी मालूम नहीं होगी। 88

## वेद

विद्वज्जगत् के लिए वेद ग्रपने ग्रापमें एक बड़ी पहेली बने हुए हैं। वे क्या हैं, कितने हैं, उनकी रचना या संकलन किसने किया, वेद कब रचे गए या प्रकट हुए, उनका विषय क्या है, वेदों का नाम लेते ही ऐसे प्रश्न सामने ग्राते हैं। उनके यथा तथा उत्तर भी दिए जाते हैं किन्तु प्रश्न पूछने वाले का समाधान नहीं होता। हम उन प्रश्नों का इस ग्रध्याय में समाधान प्रस्तुत कर रहे हैं।

#### वेद क्या है ?

इस विराट् विश्व की समूची सर्वांगीण यन्त्रणा का ज्ञान-भण्डार ही वेद कहलाते हैं। 'ग्रनन्ता वै वेदाः' ऐसा वचन है।

इस विराट् विश्व का कर्ता-धर्ता ग्रौर निर्माता जो ईश्वर उर्फ देव उन्हीं के द्वारा वह वेदनामक ज्ञानभण्डार मानव को प्राप्त हुग्रा।

कुछ वाचक सोचेंगे कि वेदों को एक ग्राध्यात्मिक चमत्कार के रूप में हम इतिहास में कैसे स्थान दे सकते हैं? तो उन्हें हमें कहना है कि अनन्त कोटि ब्रह्माण्ड वाला यह असीम विश्व क्या अपने आपमें एक वड़ा रहस्यमय चमत्कार नहीं है? क्या उसमें अनेक पीढ़िया निर्माण होना और गायब होना एक निरन्तर चमत्कार नहीं? अन्तरिक्ष में निराधार धूमने वाली गोल पृथ्वी को हम स्थिर और समतल समक्षकर जीवन बिताते हैं—क्या यह चमत्कार नहीं? ऐसे चमत्कारी विश्व का ही इतिहास जब हम लिख रहे हैं तो उसमें वेदरूपी ज्ञानभंडार मानव को दिया जाना कोई प्राप्तवर्य की बात नहीं।

किन्तु हम उसका और वास्तववादी विवरण भी देने वाले हैं। प्रत्येक

कारसाने में जो यन्त्र तैयार होते हैं उनकी रचना ग्रीर कार्यवाही समभाने वासी पुस्तिकाएँ उसी पन्त्रालय के प्रकाशन-विभाग द्वारा प्रकाशित कर यन्त्र खरीदने वाले प्रत्येक ग्राहक को धवश्यमेव दी जाती है। ऐसा कोई यन्त्र नहीं जिसकी पुस्तिका ग्राहक उर्फ उपभोक्ता को न दी जाती हो। उदाहरण-रेडियो, दूरदर्गन, फिजिडेसर (शीतकपाट), मोटर गाड़ी स्नादि कोई भी यन्त्र खरीदने वाले को यन्त्रनिर्माता द्वारा उस यन्त्र के कार्यवाही की पुस्तक दो जाती है। यह नियम ध्यान में रखते हुए क्या यह सिद्ध नहीं हो जाता कि भगवान् ने जब यह असीम विश्व मानव को (देव के प्रतिनिधि के रूप में) सौंपा तो उसके साथ इस विशाल विश्व की पेचीली यन्त्रणा समभाने वाला ज्ञानभण्डार भी मानव को दिया ?

घव तो हमें मूं कहना चाहिए कि यन्त्रनिर्माता का यन्त्र की पुस्तक प्रदान करने का कलंब्य, जो सबंप्रयम भगवान् द्वारा पालन किया गया,

तब से सारे यन्त्रालय उसी परिपाटी को चलाए हुए है।

ऐसा ग्रन्थ समग्र एक ही होता है किन्तु उसके भिन्त-भिन्त खंड ग्रीर विभिन्न प्रध्याय होना भी स्वाभाविक है। ग्रतः वेद एक भी कहा जा सकता है या वर्तमान युग मे उसके ऋग्, यजुः, साम धौर ग्रथवं ऐसे चार संद भी समसे जाते हैं। समयानुसार विभिन्न युगों में उस मूल एक ज्ञान-भदार के मलग-मलग सण्ड मुविधा-हेतु बनाए जाते रहे।

#### देव और वेद

क्यर निसे 'देव भीर वेद' इन दो शब्दों पर ध्यान केन्द्रित करें। दोनों एक-दूसरे के पूरक हैं। दिव याने 'प्रकाशमान'। देव वो होते हैं जो स्वयं प्रभाशमान ऊर्जा या ग्रमर चेतना के पुंज होते हैं। देवदत्त-ज्ञान भंडार बानी देद । बतः उनमें भी वही ज्ञानतेज है जो देवों में है । ब्रतः वेदवाणी में दिन्मतेज है बयोंकि वह देववाणी है।

## वेद किसी को समझ नहीं आते

यद्यपि वेद उच्चतम ज्ञानभंडार है तथापि वह किसी को समभ नहीं बाते, यह पदकर पाठक को कदाचित् छाश्चयं होगा। किन्तु इसमें छाश्चयं की कोई बात नहीं। यनत्र की रचना और कार्यतन्त्र प्रस्तृत करने वाली पुस्तिका सबके समक्ष के बाहर होना बड़ी स्वाभाविक-सी बात है। जो व्यक्ति मोटर, फिजिडेग्नर, रेडियो, दूरदर्शन यन्त्र ग्रादि की पुस्तक, यन्त्र के साथ घर ले आते हैं वे उसे वगैर खोले वैसी ही घर देते हैं। जब सामान्य से सामान्य ग्रीर छोटे से छोटे यनत्र की पुस्तक किसी को समक नहीं ग्राती तो भला इस अनादि, अनन्त और असीम विश्व की यन्त्रणा के सम्पूर्ण जान वाले वेद किसी मानव को भला कैसे समभ ग्रा सकते हैं ?

वेदों के भाष्य यास्क, सायणाचार्य, दयानन्द सरस्वती, स्वामी ग्ररविन्द घोष, विविध विश्वविद्यालयों में नियुक्त वेदपंडित, विविध वेद शोध संस्थान, मैक्समूलर आदि पाश्चात्य विद्वानों द्वारा किए गये अनुवाद सब एक-दूसरे से भिन्न हैं।

एक-एक ऋचा का अर्थ या क्रम से आने वाली विभिन्न ऋचाओं का ग्रथं, संगतवार प्रथंपूणं रीति से, ग्रारम्भ से ग्रन्त तक किसी एक तथ्य का

पूरा विवरण हो इस प्रकार समक्र नहीं स्नाता।

इसका कारण यह है कि इस अनादि, अनन्त, असीम विश्व की सर्वांगीण कार्यप्रणाली का व्यौरा वेदों में सूक्ष्म सांकेतिक भाषा में है। १६ विद्या श्रीर ६४ कलाश्रों को सूत्र रूप में पूरा ज्ञान तथा मानव के इस जीवन की भूमिका इन सबका संक्षेप में ज्ञान वेदों में सन्तिहित है। यह सारी विद्याशाखात्रों को ग्रादि से अन्त तक का ज्ञान कुछ सीमित ऋचाग्रों में जब घुल-मिल गया हो तो सकलिवचाओं की गुत्थी को सुलभाने वाला ईश्वरसदृश सर्वज्ञानी, सर्वसाक्षी मानवों में कोई हो ही नहीं सकता। वास्तुशास्त्र, भौतिकशास्त्र, प्राणिशास्त्र, रसायनशास्त्र, ग्रणुरेणु विद्या ग्रादि सभी जब वेदों की गिनेचुने ऋचाग्रों में सम्मिलित हों तो किसी को क्या समभ ग्रा सकेगा?

अतः वेदों का अन्य किसी भाषा में धनुवाद करना योग्य नही। उदाहरण—'धातु' शब्द लें। वेद की एक ही ऋचा में इसके विभिन्न विद्याघी के सन्दर्भ में विभिन्न अर्थ होंगे। एक अर्थ होगा 'पुरुष का बीये', दूसरा अर्थ होगा 'लोहा आदि स्निज'। तीसरा अर्थ होगा 'विधाता का'। ऐसे ग्रीर भी जितने अर्थ होंगे वे सभी वेदों में अभिग्रेत हैं। ग्रायुवँदाचार्य उसे 'बीयं' समभेगे। सनिजनास्त्री उसे सनिज कहेंगे। दर्शनशास्त्री 'विधाता की कृति' ऐसा धर्व नेये। ऐसी धवस्था में मैक्समूलर जैसा गोरा यूरोपीय पादरी या धांग्लपंडित बंदि उसका 'Metal' यानी 'खनिज धातु' ऐसा सनुबाद करेंगे तो प्रत्य दिखायों में लागू होने वाले 'धातु' णब्द के अर्थ धांग्ल घनुवाद पहने बाले को धनात ही रह जाएँगे। अतः संस्कृत वेद इचायों का किसी भी यन्य भाषा में अनुवाद करना एक हास्यास्पद बार निरयंक केटा है। वेदमन्त्रों से संस्कृत में ही एक समय एक विद्या के सन्दर्भ में कोई कुछ धर्म ग्रहण कर सके तो ग्रहण करे, अन्य भाषा में भनुवादित कर ऋचा के विविध भादों को कायम नही रखा जा सकता।

### तो बेदों का उपयोग क्या ?

ज्यर दिए विवरण को पड़कर सामान्य वाचक के मन में ऐसी शंका था सकती है कि यदि बेदों की एक-एक ऋचा, एक-एक शब्द या एक-एक धातु में यनेक विद्याशासायों के अनेक अर्थों का सम्मिश्रण कर सारे मानवों के समम के बाहर हो ऐसी ज्ञानगुत्थी बना दी गई हो तो ऐसे सम्मिश्रित उत्में हुए ज्ञानभंडार का उपयोग ही क्या ?

उस प्रश्न का भी हम यहाँ तकंश्रुद्ध उत्तर दे रहे हैं। यद्यपि वेद एक वटिन ज्ञान-गुत्थी है जो सामान्य व्यक्तियों की मानसिक पहुँच के बाहर है समापि कुछ प्रतिभाशाली गिने-चने व्यक्ति वेदों के ज्ञानभंडार से लाभान्वित हो सकते है धौर उनके द्वारा धन्य मानवों तक वेदों का कुछ ज्ञान सन्देश या मार्गदर्शन के सप में पहुँच सकता है।

#### वेदों से ज्ञानप्राप्ति की शत

बेदों से किसी को कुछ ज्ञान प्राप्त करना हो तो उसमें तीन गुण धवस्य होने चाहिए-(१) एक यह कि वेद संस्कृत में होने के कारण उनसे ज्ञान बहुण करने के इच्छक व्यक्ति को संस्कृत भाषा का ऊँचे स्तर का ज्ञान होना भावस्थक है। (२) दूसरी मतं यह है कि वेदों में उच्च ज्ञान-भवार होने के कारण इच्छक व्यक्ति को किसी एक विद्या शास्ता का (रमायनशास्त्र, भौतिकशास्त्र, प्रणुरेण विद्या, दर्शनशास्त्र ग्रादि) विशारद

के स्तर का ज्ञान होना आवश्यक है। तभी तो वह उस विद्याणाला का वेदों में छिपा उच्चतर ज्ञान ग्रहण कर सकेगा। (३) तीसरी जतं यह है कि ज्ञानिषपासु व्यक्ति योगी भी होना चाहिए जो कुछ समय के लिए ही क्यों न हो, इस जड़जगत् की चिन्ताएँ और व्यवधानों को भूलकरवैदिक ऋचाओं के चिन्तन में तल्लीन और समाधिस्थ हो सके।

हमारा यह विवरण छोर ऊपर उल्लिखित गतें यथायें हैं यह सिद्ध करने के लिए हम एक प्रत्यक्ष उदाहरण देते हैं। जगन्नाथपुरी के गत पीढ़ी के जो शकराचार्यथे वे गणितज्ञ थे ग्रीर ग्रन्यभी कई शाखाग्रों के पंडित थे। वे संस्कृत के भी ग्रच्छे जाता थे। ग्रीर वे सर्वसंग परित्याग किए हुए विरक्त सन्यासी थे, जो वेदऋचाग्रों के मनन-चिन्तन में तल्लीन हो जाया करते थे। अतः वे Vedic Mathematics नाम का ग्रन्थ लिख सके। विलष्ट और लम्बे-चौड़े गणितीय हिसाबों को शीघ्र और सरलता से सम्पन्न करने की रीति वेदान्तर्गत छोटे-छोटे शब्दों में कैसी ग्रन्थित की गई है इसका विवरण उन्होंने उस ग्रन्थ में दिया है। उन्हीं वैदिक शब्दों में ग्रन्य विद्याओं के भी वैसे ही कुछ उच्च नियम छिपे हों तो उनकी जानकारी उस-उस विद्या में पारंगत, संस्कृतज योगी को हो सकती है। ग्रत: सकल विश्व ज्ञानभंडार जो वेद वह पीढ़ी-दर-पीढ़ी मुखोद्गत कर ज्यों-का-त्यों सुरक्षित रखना एक दैवी जिम्मेदारी है जो समभदार मानवों को निभाना ग्रावश्यक है। वहीं निभाने के लिए पूरी पारम्परिक वेदपाठी, घनपाठी व्यवस्था अनादि काल से बनी हुई है जिसके अनुसार प्रत्येक प्रदेश में वेदपाठियों के कुटुम्ब के कुटुम्ब बने हुए थे जिनका यही कार्य था कि किसी और काम-धन्धे में व्यय न होकर केवल वेदपठन-प्रणाली को ही सुरक्षित रखें।

#### वेदपठन-प्रणाली का देवी आदेश

वेदपठन करने वाले कुटुम्ब महाभारतीय युद्ध तक तो सारे विश्व में थे। तत्प श्चात् घटते-घटते वे केवल भारत में ही रह गये। सन् १६४७ के पण्चात् भारत भूमि के कुछ भाग मुसलमानों को सौंप देने के पश्चात् जो लघुभारत रह गया है, उसमें सभी तक वेदपठन की प्रणाली पीढ़ी-दर-पीढ़ी चालू रखने वाले हजारों कुटुम्ब हैं। उनका रहन-सहन प्रत्यन्त सादा

और मृत होता है। वेदपठन की परम्परा वे कत्तंव्य समभकर स्वेच्छा से बना रहे हैं व्यक्ति उसमें बविकार, सम्पत्ति या मान-सम्मान जैसा कोई क्लोबन नहीं है। कुछ भी व्यवहारी, पाधिव प्राक्षण न होते हुए भी जब बनारिकात से बनियनत कुटुम्ब वेदपठन की निजी परम्परा कायम रखे हुए हैं, क्वा वह देवी चमत्कार नहीं है? इस परम्परा के पालन में भी वेदों की दिन्य मनित का प्रमाण मिलता है। यदि ऐसी दिन्य प्रेरणा घोर शक्ति बेलों में न होती तो हजारों कुटुम्बों का बिना किसी लाभ, प्रलोभन, ग्राय बा क्वाव के बेद मुस्तोद्वत रखने में घपना जीवन पीड़ी-दर-पीड़ी विताना शसम्बद्ध वा

मुकोब्बत स्यों ?

बेदों को मुस्तोद्यत करने की परम्परा से पाश्वात्य विद्वानों ने ऐसा निष्कर निकासा कि वेदकास में (वानी उनकी गणनानुसार ईसा पूर्व सन् १२०० में) भारतीयों को लेखन कला नहीं घाती थी। वह उनका बनुमान यसत था। देद जैसे ज्ञानभंडार लेखन भी न जानने वाले जंगली नोगों के हो ही नहीं सकते। किसी भी प्रकार के ज्ञान-संचय के लिए एक बार ही नहीं प्रपित् बार-बार निरन्तर लिखने का स्रभ्यास स्रावश्यक है। तपापि वेद मुसोद्वत रसने के कारण कुछ भीर ही ये। एक कारण यह बाकि वह जानभंडार केवल लिखित ही रखा जाता तो वह ग्रन्थालय में बन्द ही पड़ा रहता। कोई उसे देखता भी नहीं। दूसरा कारण यह कि केवल निम रक्षमें से बीर बार-बार उसकी हस्तलिखित प्रतियां बनाते-बनाते देदों के शब्दों में, घलरों में भादि पाठभेद भाते रहते। तीसरा कारण यह कि वेद केवल लिखित छोड़ देने में उनके हस्य या दीर्घ उच्चारण में समय धौर देश-प्रदेश के धनुसार फर्क होते-रहते धौर उसके परिणामस्यस्य प्रयं भी बदलता रहता ।

#### वेदों की संख्या ?

इस विक्य का सकल जानकदार जो बेद है वह तो मुलतः एक ही होना वाहिए। भीर स्रोमद्भागवतम् में भी वही कहा है-

एक एक पुरा वेद:। प्रणव: सर्व वाङ्मय:। देवो नारायणो नान्य:। एकोऽग्निवंणं एव च ।। यानि ब्रारम्भ में सारे साहित्य का मूल वेद एक ही था। ईम्बर भी एक ही नारायण। ग्रम्नि एक ग्रीरवर्णभी एक ही था।

वेदों के प्रथम संकलक ग्रीर उद्घोषक सुरासुरों के पूर्वज प्रजापति कश्यप ही सर्वप्रथम वेदव्यास थे जिन्हें स्वयंभू ब्रह्मा से वेद मुखोद्गत कराया गया। तृतीय व्यास उभना (भुक्र) थे। चौथे थे बृहस्पति। पाँचवें थे विवस्वान् । छठवें ये वैवस्वत यम । सातवें थे इन्द्र । ग्राठवें थे वसिष्ठ । नववें थे सारस्वत (ग्रपान्तरतमा) . दसवें थे त्रिधामा । ग्यारहवें थे त्रिवृषा। बारहवें थे भरद्वाज। तेरहवें थे ग्रन्तरिक्ष। चीदहवें थे धर्म। पन्द्रहवें थे त्रैय्यारूणि । सोलहवें थे धनंजय । सत्रहवें थे इतंजय । घठारहवें थे ऋतंजय। उन्नीसवें थे भारद्वाज। बीसवें थे गौतम। इक्कीसवें थे बाचस्पति। बाईसवें थे वाजश्रवा। तेईसवें थे सोमशुष्मायण। चौबीसवें थे ऋक्षा। पच्चीसवें थे शक्ति। छव्बीसवें थे पराशर। सत्ताइसवें थे जानुकर्ण और अट्टाइसवें थे कृष्ण द्वैपायन पाराणर ब्यास । ब्रह्माण्ड पुराण (१।२।३५) मे यह व्यासों की सूची दी गई है। ग्रन्य कुछ पुराणों में भी है।

कश्यप के समय वेंदों के एक सहस्र सुक्तों में ५००४६६ मन्त्र थे ऐसा उल्लेख आचार्य शीनक लिखित बृहद्देवता (३-१२६।१३०) में है। वह संख्या विविध युगों में घटते-भटते पाराशर व्यास के समय वेदमन्त्रों की संख्या (मूल पंचलक्षाधिक से) केवल १२००० ही रह गई। यह ऊवंरित ऋचाएँ भी मूल ईश्वरदत्त ही हैं।

#### पारसियों का ग्रन्थ

ईरान जबरन् इस्लामी देश बनाए जाने से पूर्व वेदपठन करने बाला ही देश था इसका प्रमाण पारसी परम्परा में सुरक्षित है। जो ईरानी उर्फ पारसी मुसलमान नहीं बनना चाहते थे वे शरणार्थी बनकर भारत में भाग ग्राये क्योंकि उनका वैदिक धर्म भारत में ही बचा रह सकता था। वे पारसी उस समय केवल ग्रथवंबेद ही पढ़ते थे। ग्रथवंबेद का छंदोवेद भी नाम है। पारसी ग्रन्थ शेंद ग्रवेस्ता छंदोवेद नाम का ही ग्रपन्नश है। महाभारत के

समय चारो (या सारे) बेटो का पठन सारे विश्व में होता था किन्तु तत्पश्चात् वंदिक विश्वणासन, चातुवंश्यं समाज ग्रीर गुरुकुल णिक्षा टूटने के कारण बेदपठन परम्परा भी टूटी। उसी कारण पूरे बेटों के स्थान पर बेद के छोटे-मोटे विभाग हो पठन की प्रथा विविध प्रदेशों में रह गई। ऐसा होते-होते मुसलमान बने घरबों का हमला जब ईरान ५र हुआ उस समय ईरान में जो लॉडत बेदपठनप्रया बच गई थी वह ग्रपभ्रष्ट उच्चारण में छदोबेद उर्फ बाद घवेस्ता कहमाती थी । शाँद घवेस्ता उर्फ छदोवेद यह पूरे बेदसहिता का विगडा हुआ उच्चारण था। इसके दो और प्रमाण हम यहाँ दे रहे है। एक प्रमाण तो यह कि पारसी परम्परा के अनुसार वर्तमान जोंद प्रवेस्ता प्राचीन समय में एक विज्ञान ग्रन्थ था। इसका ग्रथं स्पष्ट है कि मुलतः वह पूरी वेद संहिता थी। धीरे-धीरे वैदिक संस्कृति के टूटने के कारण ईरान में बेट भी ट्टते-ट्टत केवल वर्त मान शेंद अवेस्ता के रूप में रह गये। दूसरा प्रमाण यह है कि शेंद धवेस्ता के संकलक ऋषि उसा उर्फ बंकोस कहताते हैं। बह उमना उर्फ मुक है जो ऊपर उल्लिखित २८ की मूची में तीसरे वेदव्यास थे।

सच्टि-उत्पत्ति के समय पन्तरिक्ष में घोम् ऐसी ध्वनिलहरी गुँज उठी थी धोर उसी के साथ बह्याजी बेद लेकर विष्णु के नाभिकमल पर प्रकट हुए। विष्णु का ही नाम 'हरि' है। ग्रतः 'हरिः ग्रोम्' उच्चारण का ग्रर्थ है —किसी बात का प्रारम्भ । भगवान् हरि ने ग्रोम् कहते हुए सृष्टि-उत्पत्ति बारम्भ कर देने के कारण ही हरएक शुभकार्य का बारम्भ वैदिक परम्परा में हरि: ब्रोम से ही होता है।

#### पारबात्यों द्वारा फेलाया भ्रम

भारत में जब प्रग्नेजों का प्रभत्व या तो युरोपीय गोरे पादरियों ने वेदादि संस्कृत धर्मधन्य का इस दृष्टि से पठन करना प्रारम्भ किया कि उनको निकाम सिंह कर भारतीयों को ईसाई बना लिया जाए । वेदों का अनुवाद धीर किसी मापा में किया ही नहीं जा सकता क्योंकि एक-एक संस्कृत धातु के विविध धर्य धनुवाद करने पर लुप्त हो जायेंगे। धतः यूरोपीय भाषात्रों में किए गए वेदों के घनुवाद वालकों का सेल था। उस वालिश धनुवाद से पाण्चात्य विद्वानों ने जो निष्कर्ष निकाले वे भी बड़े घटपटे थे। पाण्चात्य विद्वान् वैदिक परम्परा या हिन्दू, श्रायं, सनातन धर्म को ब्राह्मण प्रणाली कहने लगे। उसमें उनका एक कुटिल हेतु था कि बाह्मणों के विरुद्ध धन्य हिन्दुओं के मन में घृणा, कोध और तिरस्कार निर्माण कर उनके द्वारा ब्राह्मणों का जागरूक नेतृत्व भी नष्ट ग्रौर वैदिक परम्परा भी त्याग दी जाए ताकि उन्हें ईसाई बनाना सरल हो जाए।

पाण्चात्य शिक्षाप्रणाली में पढ़े भारतीय हिन्दू विद्वान् भी निजी ग्रन्थों में वैदिक प्रणाली को ब्राह्मणप्रणाली (Brahminism) कहते रहे हैं। शत्रु-लिखित इतिहास पढ़ने से पग-पग पर वाचक ऐसा घोखा खाता है । वैदिक प्रणाली को बाह्यणप्रणाली कहकर तिरस्कृत करना मुखंता है। वैदिक प्रणाली में ब्राह्मण-क्षत्रिय-वैश्य-शूद्र से सबका ग्रन्तर्भाव है। वैदिक संस्कृति चातुर्वणिश्रम वाला चार घोड़ों का चार पहियों का रव है। उसके चारों विभाग समान रूप से महत्त्वपूर्ण हैं। प्रत्येक क्षेत्र के उच्चपदस्थ क्षेत्रों के व्यक्ति ब्राह्मण कहलाते। वैदिक प्रणाली में उच्च स्तर के पत्थर, घोड़े, गधे, हाथी ग्रादि सबको बाह्मण स्तर का समका जाता था। उत्तम कुम्हार, मृतिकार, स्थपत्ति, वैद्य, भौतिक शास्त्री, गणितज्ञ, युद्धशास्त्रज्ञ सारे ब्राह्मण कहलाते थे। ग्रत: प्रत्येक क्षेत्र के श्रेष्ठ व्यक्ति ब्राह्मण कहलाया करते । श्रेष्ठत्व दुहरा था । एक था कार्यकुणलता भौर दूसरा था शृद्ध नैतिक ग्राचरण।

वर्तमान पाश्चात्य विद्याप्रणाली में प्रारम्भ से बन्त तक उच्चस्तर प्राप्त करने वाले ही सर्वत्र प्राध्यापक, सचिव, उपकुलगुरु, कुलगुरु नियुक्त होते हैं ग्रत: पाश्चात्य शिक्षाप्रणाली सारी प्राध्यापक यानी प्रोफेसर-प्रणाली है-तो वह भ्रमपूर्ण भौर कुटिल दोषारोपण होगा। किसी भी समाज में शिक्षा ग्रहण करते-करते जो शिक्षा घौर शासन में निपुण दिखाई र्देगे उन्हीं के हाथों अधिकार रहेगा। उसका प्रर्थ ऐसा नहीं कि अधिकारी व्यक्ति नीचे वालों से द्वेष करते हैं या निचले वर्गों पर ज्लम करते हैं। उसी प्रकार वैदिक प्रणाली में जन्मतः प्रत्येक व्यक्ति को शूद्र ही समभा

जाता है। यथासमय जो जैसी शिक्षा, गुण, क्षमता, धाचरण प्रादि का परिचय दे वैसा उसे समाज में स्थान और सम्मान प्राप्त होता था। अतः यह सबं मानवों को उन्नति का पूर्ण प्रवसर देने वाली न्यायी समाज व्यवस्था है। बैदिक प्रणाली समतावादी मानवप्रणाली है। इसमें गुरु-शिष्य, उच्च-नीच यह भेद व्यक्ति-व्यक्ति की मान्यता के अनुसार होते है। उसके लिए किसी पर कोई दबाव या जबरदस्ती नहीं होती।

वेदकाल सम्बन्धी अनुमान

लगभग ३० वर्ष पूर्व महाराष्ट्र के एक पण्डित बालासाहेब हरदास ने मपने सावजनिक व्याख्यानों में बेदकाल सम्बन्धी विविव विद्वानों के मनुमानों की दी जन्त्रो इस प्रकार यी—मैक्समूलर ग्रादि पाञ्चात्त्य विचार-घारा के लोग बेदों को ३५०० वर्ष पूर्व के मानते हैं।

राजापुर के पाटणकर शास्त्री वेदों में उल्लिखित नक्षत्रादि स्थित के धनुसार वेदों को २१००० वर्ष पूर्व के मानते थे।

नेने गास्त्री का धनुमान ४०,००० वर्ष था।

पण्डित सुधाकर द्विवेदी का निष्कर्ष या वेद ५४००० वर्ष पूर्व के हैं।

पण्डित कृष्णनास्त्री गोडबोले का अनुमान था कि वेद उस संख्या से भी १=००० वर्ष पूर्व के हैं।

पण्डित दीनानाय चुलेट तो बेदों को १४ लक्ष वर्ष के पूर्व के कहते थे। स्वामी दयानन्द सरस्वती के अनुसार वेद लगभग दो अरव वर्ष शाचीन है।

कपर दिए सारे धनुमानों से एक बात पक्की दिखाई देती है कि मानव उत्पत्ति जब भी हुई हो उसी समय ही वेद मानव को मुखोद्गत कराए

यतः वेद समस्त मानवां के ग्रन्थ हैं। केवल हिन्दुन्नों के या भारत के ही नहीं।

उमी प्रकार वेदों की भाषा संस्कृत भी सारे मानवों की भाषा है-केवन हिन्दुधों की नहीं।

वेद जब कभी प्राप्त हुए वे ब्रह्माण्ड निर्मिती के समय ही प्राप्त हुए चाहे वह निर्मिती २६००० वर्ष पूर्व हुई हो या लगभग दो ग्ररब वर्ष पुर्व ।

वेद साहित्य प्राचीनतम है, उसकी भाषा साँकेतिक है और सारी विद्याओं और कलाओं का संक्षिप्त भण्डार है। अतएव वेदमन्त्रों के सारे अर्थ एकसाय लगाना किसी एक मानव के वस की बात नहीं। निजी मात्-भाषा में भी सैकड़ों वर्ष प्राचीन बोली समभना कठिन होता है। प्राचीन काल के मुहावरे भी निरथंक लगते हैं।

THE RESERVE OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

NAME AND POST OF THE PARTY OF PARTY OF PARTY OF PARTY OF PARTY.

23

# वैदिक प्रणाली की मूल धारणात्रों की यथार्थता

बैदिक प्रध्यात्मविद्या में भगवान् को उनके विविध कार्य और गुणों

के बनुसार भिन्न-भिन्न नामों से संबोधित किया गया है। उन्हें ईशस् कहने का तात्पर्य है कि वे ब्रह्माण्ड के स्वामी हैं। ईश्वर

या परमेश्वर का सर्थ है श्रेष्ठ सौर उच्चतम स्वामी ।

उन्हें भगवान् इसलिए कहा है कि वे तेजपुंज हैं, शक्तिस्रोत हैं स्रीर

ऊर्जा के उद्गम है।

XAT.COM

हमारा नित्य का धनुभव यह है कि किसी भी शारीरिक या यांत्रिक हलवल या चेतना के लिए ऊष्णता का होना आवश्यक होता है। हृदय की धक्-धक्, श्वास-उच्छवास, पाचनिकया, यंत्रचालन, जीव चेतना आदि सभी किसी न किसी प्रकार की शक्ति या ऊर्जा द्वारा होते रहते हैं। इस प्रकार इस विराट् विश्वयंत्र का निर्माण कर उसे धसीम, धनन्त, अखण्ड, चेतना, प्रकाश और शक्ति प्रदान करने वाला ईश्वर स्वयंप्रकाश और ऊर्जा स्रोत है। भगवान् का वही स्थं है।

## विश्व-बह्याच्ड की समय-सारणी

भागवतपुराण में भगवान की विश्व कायंत्रणाली का वर्णन मिलता है। उसके धनुसार जब बह्या धवतीणं होते हैं तब विश्वब्रह्माण्ड का निर्माण होता है धौर उनके शयन करने पर सबंत्र प्रलय हो जाता है। एक सृष्टि का काल बह्या का एक दिन (एक दिन + एक रात) है। यह बैसा ही है कि बैसे किसी कारलाने का मुख्या जब जागता रहता है, तब तक कारलाना बलता रहता है, धौर सो जाने पर बंद। विश्व-बह्याण्ड के इस निर्माण ग्रोर प्रलय का वर्णन उनकी समय मर्यादा की सही गणना वैदिक-परम्परा में की गयी है; क्योंकि वे प्राचीन-तम हैं, पैतृक परम्परा के हैं ग्रोर ईश्वरीय हैं। उनकी स्वतन्त्र परम्परा है। किसी मत्यं-मनुष्य द्वारा प्रारम्भ किए गए किसी विश्वास या धर्म—(जैसे ईसाई या इस्लामी) से उसकी तुलना नहीं करनी चाहिए।

#### कल्प एवं युग

पहले कहा गया है कि बह्मा का एक दिन सृष्टिक। कार्यकाल या जीवन काल है। इसे एक 'कल्प' कहते हैं, जो ४,३२,००,००,००० मनुष्य वर्षों का होता है। इसी प्रकार ब्रह्मा की एक रात्रि सृष्टि का शयन या लोप काल होता है जो उतने ही मानव वर्षों का होता है। इस प्रकार मानव जैसा शयन करता है धौर फिर जागृत होकर कार्यरत हो जाता है उसी प्रकार सारी सृष्टि भी सचेतन धौर ध्रचेतन होती रहती है।

प्रत्येक कल्प १००० चक्रों का होता है। एक चक्र में चार युग होते हैं। इस प्रकार एक कल्प ४३,२०,००० वर्षों का होता है। युगों का कम और समय निम्न प्रकार है—

| कृतयुग        | 131 | 80,25,000 | मनुष्य वर्ष |
|---------------|-----|-----------|-------------|
| त्रेतायुग     |     | 17,84,000 |             |
| द्वापरयुग     | 3   | 5,87,000  | 100 00      |
| कलियुग        | 3   | 8,37,000  | n n         |
| (एक चक्र) कुल |     | 8,320,000 |             |

ग्रत: एक कल्प में ४००० युग होते हैं।

प्रत्येक कल्प में १४ मन्वंतर होते हैं। अर्थात् चार-चार महायुगों के ७१ चक्रों का एक मन्वंतर होता है। प्रत्येक मन्वन्तर के शासक को मनु कहते हैं। वर्तमान मनुस्मृति चालू मन्वन्तर की ग्राचारसंहिता है। वर्तमान विश्व सातवे मन्वन्तर में है। हमें प्राप्त मनुस्मृति में कुछ भाग प्रक्षिप्त हो सकता है। तथापि मनु महाराज मानवता के मूल धर्माचार प्रणेता है। यूरोप में भो उन्हें The first law-giver of mankind का सम्मान प्राप्त है।

शारिमक युग इतम्य में मानव जी बन का इतिहास ग्रारम्भ होता है। कृत यानी (नया) तैयार किया हुमा। प्रथम कुछ पीढ़ियों के मानव ग्रादि सारे प्राणी (नया) तैयार किया हुमा। प्रथम कुछ पीढ़ियों के मानव ग्रादि सारे प्राणी उत्पन्न करके बह्याण्ड के सजीव सुष्टि का प्रचलन स्वय ईम्बर द्वारा आरम्भ किया जाता है, ग्रतः उसे 'कृत' यानि 'सिद्ध किया' या 'बनाया' हुमा किया जाता है। उस कृतपुग के मानव स्वयं ईम्बर द्वारा सिद्ध किए (कृत) मुग कहते हैं। उस कृतपुग के मानव स्वयं ईम्बर द्वारा सिद्ध किए (कृत) मुग कहते हैं। उस कृतपुग के मानव स्वयं ईम्बर द्वारा सिद्ध किए जाने के कारण ईम्बर-समान सर्वगुणसम्पन्न, सत्यवती, शिष्टाचरण करने-जाने के कारण ईम्बर-समान सर्वगुणसम्पन्न, सत्यवती, शिष्टाचरण करने-वाते के कारण ईम्बर-समान किया कारण एक-एक चौथाई घटिया बनता गया। हमारा बर्तमान किया इस दृष्टि से निकृष्टतम युग है। इसमें दुराचार, ग्रस-प्रता, विश्वासघात, कलह, रोगप्रसार, पापाचरण, निग्ननता सब बढ़ती ही रहेगी। इस प्राचीन भविष्य का ग्रनुभव वर्तमान पीड़ी को पुरी तरह भा रहा है।

कृतपुर्ग में ईश्वर हारा सब स्तरों के बीज, येड, अण्डे, पशुपक्षी आदि सार जीवजन्तु भीर विविध क्षमता के मानव, युवा पुरुष एवं नारी, शिशु, पूर्ण प्रशिक्षित ऋषि, पादि मूल प्रजनन सामग्री का निर्माण किया जाने से ही अजनन प्रक्रिया चालू हो गई। वहीं से जीवन-मृत्यु-क्रम मन्वन्तरों में चलते रहे। विविध पुर्गों में धर्म की ग्लानि होने पर दुष्कृतों के विनाश के लिए भगवान के प्रवतार भी होते रहे।

स्रोग्त शब्द (agc) (एज्) 'सुग' (yuga) शब्द का ही स्रपर्श्वश है। समृचा विश्व एक यत्र है, जिस पर स्राव्ह जीवों सहित वह घूम रहा है। ईम्बर उन्हें घुमा रहा है।

ईश्वरः सर्वं भूतेषु हुईशे धर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन् सर्वभूतानि यंत्ररूढानि मायया ॥ ऐसा भगवान् कृष्ण द्वारा भगवद्गीता में कहा गया है ।

## वेद भगवान् की वाणी

जिस प्रकार नाटक, सेल, यंत्रचालना धादि का लेखा घारम्भ से ही तैयार क्रिया जाता है, ठेठ उसी प्रकार परमात्मा ने मानव को बनाते समय उसके पृथ्वी पर विचरण के लिए संक्षिप्त सूत्रकप जो ज्ञान-मंडार उपलब्ध कराया, वे ही वेद हैं। यदि वेद न होते तो मानव की स्थिति इस प्रपार, पेचीले, जटिल विश्व में एक ग्रनाथ, निर्धन शिशु की तरह हो जाती। जीवन कैसे बिताना है यह मानव जान नहीं पाता। घबराकर भटक जाता या उसकी हालत पागल जैसी होती।

#### वंशानुगत पाठ

वेदों का ग्रनोखा उच्च ज्ञान भण्डार शुद्ध रहे, उससे कुछ शब्द या वर्ण निकल न जाएँ, या उनमें कुछ श्रन्य बाहरी शब्द मिलाए न जाएँ, तथा प्रत्येक श्रक्षर का उच्चारण देवर्दिशत पद्धित के श्रनुसार ही हो, श्रतः वेद सीधे और उल्टे कम से मुखोद्गत करना, उनमें संकलित वर्णों की निश्चित संख्या ध्यान में रखना इत्यादि कड़े नियम बने हुए हैं। यदि वेद गड़रियों के गीत होते जैसा कि मैक्स्मुलरादि पाश्चात्य विद्वानों ने भ्रम फैला रखा है, तो न तो वेदों को मुखोद्गत रखने के इतने कड़े नियम बनते और न ही उनकी वंशपरम्परा पठन की पद्धित कायम रहती।

## मानव समूह केन्द्रित थे या बिखरे ?

कृतयुग के आरम्भ में जब मानव का निर्माण तो हुआ क्या उसका निवास एक विशिष्ट प्रदेश में था या मानव वंश पृथ्वी के विविध भागों में समूहों में विखरा हुआ था? वैसे तो इस प्रश्न का उत्तर ना भी मिले तो भी उससे इस ग्रंथ के मूल सिद्धांत को कोई बाधा नहीं पहुँ चती। जैसे एक गायक प्रत्येक विद्यार्थी के घर जाकर उन्हें गाना सिखाए या इकट्ठे अपने घर गाना सिखाकर बाद में उन्हें घर-घर भेज दे। उसी प्रकार कृतयुग के आरम्भ में भगवान् ने प्रशिक्षित मानव एक ही प्रदेश में निर्माण किए हों और फिर उन्हें विविध प्रदेशों में भेजा हो या विविध प्रदेशों में बसाए मानव समूहों को मूल वैदिकी प्रशिक्षण दिया हो। तथापि हमारा तार्किक अनुमान यह है कि तिब्बत ग्रीर कैलाश से होकर ऋषीय प्रदेश तक प्रथम मूल मानव रहे हों। वहां उन्हें प्रशिक्षित कर पृथ्वी के अन्य भागों में फैलने के आदेश दिए गए। इस तक के आधार यह है कि त्रिवष्टप (जिसका वर्तमान अपभंश गए। इस तक के आधार यह है कि त्रिवष्टप (जिसका वर्तमान अपभंश

तिस्त है) यह नाम इसीलिए पड़ा कि वहाँ मानव का प्रथम निर्माण हुया। कैनास, मानस सरोवर, गंगोत्री-यमुनोत्री आदि अत्यन्त प्राचीनतम धाध्यात्मिक महत्व के स्थान वहीं है। उनके परिश्रम में ऋषीय (यानि Russin) देश का जिविर प्रदेश है। उस प्रदेश के मानव का कृतयुग में निर्माण किया गया। पश्चात् उनका पृथ्वी के विविध भागों में प्रसंगवणात् जा बसना प्रारम्भ हुमा।

### मानव-निमिती की उलझन

वर्तमान पाक्वात्य धारणा के धनुसार मानव पाशवी धवस्था से धपने बाप निजी ज्ञान भीर कुणलता बढ़ाते-बढ़ाते अधिकाधिक प्रगति करता रहता है।

बैदिक संस्कृति की धारणाओं का जो ब्यौरा हमने पूर्व ग्रध्यायों में दिया है उसके घनुसार कृतयुग में मानव की निर्मिती देवी स्तर की थी तयापि वह कलह, ससूया, प्रत्याचार प्रादि के कारण कलियुग में पाणवी स्तर पर उत्तर भाता है।

कुछ व्यक्ति समभते हैं कि ईश्वर यकायक प्रवीण मानवों को निर्मिती का चमत्कार कैसे करेगा ?

उसके उत्तर में हम यह कहना चाहेंगे कि यह प्रपार चमत्कृतिपूर्ण विम्बनिर्माण करने वाली महाशक्ति ने तैयार, प्रगत, देवपुत्र के रूप में मानव का निर्माण करना ही पूर्णक्य से तक संगत है। प्रजनन की मूल सामग्री भीर ज्ञान परमेश्वर द्वारा प्राथमिक तैयारी के रूप में दिए जाने के पण्चात् हो तो बीबों के प्रजनन का चक्र चालू हो सकता है। ग्रतः महान् विस्फोट धार जीव विकास जैसे पाण्चात्य ईसाई सिद्धांतों की अपेक्षा विश्वारम्भ को बेहिक कल्पना ही तकसंगत है।

यदि हम बोडा भी दिचार करें तो पता चलेगा कि हमारे चारों स्रोर जादृ ही जादृ या रहस्य ही रहस्य है। किस प्रकार करोड़ों की संख्या, में विभिन्न शक्ति-सम्पन्न मनुष्य एक तरफ शून्य से प्रकट होते हैं, तो दूसरी हरफ मृत्यु के करास जबड़े में चकनाचूर होकर विस्मृति के गर्भ में विलीन होते छते हैं ? कुछ सोग क्यों विश्वलण वृद्धि सम्पन्न है और कुछ लोग

बुद्ध ? कोई पुरुष रूप में और कोई नारी रूप में क्यों जन्म लेता है ? कोई धनी और कोई गरीब ऐसा भेद जन्म से ही क्यों होता है ? एक ही व्यक्ति जो डॉक्टरी भूमिका से सर के केश-संभार को गन्दी वस्तु कहता है वही कवि या प्रेमी की भूमिका में केशों को सौंदर्य प्रसाधन कहकर उनका बखान करता है।

इन तत्वों पर, विसंगतियों पर, ग्रसामंजस्यों पर विचार करने पर मनुष्य का सारा जीवन ही रहस्यमय प्रतीत होता है। इस जादुई विश्व मे इसी प्रकार 'वेद' भी रहस्यमय ईश्वरीय देन है। जो ईश्वर ज्वलन्त ग्रग्नि-पिण्ड वाले करोड़ों सूर्यों का निर्माण कर सकता है, उसके लिए ये बातें तो साधारण है। उसने केवल ऋषियों को वेदों में ही प्रशिक्षित नहीं किया, ग्रिपतु सांसारिक व्यापारों, विज्ञान ग्रीर कलाग्रों में भी उन्हें प्रशिक्षित किया। ग्रतः वेदों में उपलब्ध संगीत, स्थापत्य, चिकित्सा, गणित ग्रादि विद्याएँ भी ईश्वरीय देन हैं। इसी कारण वैदिक परम्परा में प्रत्येक विद्या-भाखा का स्रोत ईश्वर ही बतलाया गया है।

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, T

88

# वैदिक संस्कृति का विश्व-प्रसार

विश्वभर के मानवी व्यवहारों का बारीकी से निरीक्षण करने से पता बसता है कि वैदिक संस्कृति भीर संस्कृत भाषा ही सबके स्रोत हैं।

बाल कथाएँ

हितोपदेश, पंचतन्त्र सादि संस्कृत बाल कहानियाँ विश्वभर में घर-पर में प्राचीन काल में पढ़ाई जाती थीं। उसका प्रमाण यह है कि महा-भारतीय युद्ध के पश्चात् जब वैदिक विश्व-साम्राज्य टूट गया और संस्कृत में गुरुषुल शिक्षाप्रणाली भंग हो गई, तो घरबों ने उन्हीं संस्कृत बाल-कणायों पर साथारित 'सरेवियन नाइट्स' नाम का कथा-संग्रह लिख हाना सौर उधर प्रोपीय लेखकों ने एसप्स् फेवल्स् (Aesop's Fables) नाम का उसका प्रोपीय संस्करण प्रकाशित कर लिया।

#### रतिशास्त्र

भारतीय भारवीय विषयों में वात्स्यायन के कामसूत्र सुविख्याते हैं। कामणास्त्र को रितणास्त्र भी कहते हैं क्योंकि काम यानी मदन और रित यानी मदन की भार्या। वहीं संस्कृत रितणास्त्र सारे विश्व में ज्ञात था। इसका प्रमाण यह है कि यूरोपीय वाक्प्रचार में रितणास्त्र को इरॉटिक्स् (erotics) कहते हैं। उस शब्द में से प्रारम्भिक e प्रक्षर को हटाने से वह जब्द rotics यानी 'रितक' ऐसा संस्कृत ही प्रतीत होता है।

उसे जो 'इ' यह स्वर गल्ती से चिपक गया वह स्थानिक उच्चार पडित के कारण हुआ। वैसे भारत में भी 'स्कूल' और 'स्टेशन' जैसे झांग्ल शब्द हुछ भारतीय जन 'इस्कूल' और 'इस्टेशन' ऐसे उच्चारते हैं। वहाँ भी मूल आंग्ल शब्द पहचानने के लिए प्रश्निम 'ई' स्वर को भूल जाना पड़ता है। उसी नियम के घनुसार पाश्चात्य इरॉटिक्स् उच्चारण में से 'इ' हटा देने से वह संस्कृत 'रितक' शब्द जान पड़ता है।

#### क्रीड़ा

खेल-कृद, कीड़ा आदि को यूरोपीय लोग (Sports) 'स्पोर्ट्स' कहते हैं। वह मूलतः संस्कृत 'स्पर्ध' शब्द है, जहाँ उच्चार भेद से 'ध' का उच्चार 'ट' होने लगा। अतः स्पर्धं का 'स्पर्ट' हुआ। और दूसरा एक नियम भी ह्यान में रखें। संस्कृत 'म्र' का उच्चार ग्रांग्ल भाषा में 'ग्रो' होता है। जैसे बंगाली लोग राय को रॉय या मनमोहन को मोनोमोहन कहते हैं। उसी प्रकार ग्रांग्ल भाषा में संस्कृत 'नास' शब्द का उच्चार (nose) 'नीज्' भ्रोर 'गम-गच्छ' का 'गो' होता है। भ्रतः 'स्पर्ध' शब्द का यूरोपीय उच्चार 'स्पोर्ट,' हो गया। संस्कृत में स्पर्धा शब्द हार जीत या श्रेष्ठ ग्रीर घटिया का द्योतक होता है। तो प्रत्येक कीड़ा में यही देखा जाता है कि हारा कीन ग्रीर जीता कीन या अग्रसर कीन रहा ग्रीर पीछे कीन रहा। शतरंज का क्षेल भी वैदिक संस्कृति का अभिन्न अंग होने के कारण सारे विश्व में बेला जाता है। राजा, मन्त्री, हाथी, ऊँट, पदाति प्रादि उस खेल के पात्रों का विचार करने पर भी वह खेल वैदिक भारत के स्रोत का ही दिखाई देता है। उसका नाम शतरंज यह 'चतुरंग' (सेना) इस संस्कृत शब्द का अपश्रंश है। वैदिक सम्राटों की सेना चतुरंग होती थी। घोड़े, हाथी, ऊँट भौर पदाति ऐसे उस सेना के चार ग्रंग होते थे। यूरोपीय शब्द 'चेस्' (chess) भी चतुस् उर्फ चतुरंगस् शब्द का ही टूटा-फूटा हिस्सा है।

#### योग

योगसाधना वैदिक संस्कृति की एक भनोखी विशेषता है।
योग शब्द संस्कृत 'युज' घातु से बना है। उसका भ्रयं है 'जोड़ना'।
क्योंकि उसमें भ्रात्मा का परमात्मा से नाता जोड़ने की विधि बतलायी है।
भ्रांग्ल भाषा में 'योक' (yoke) याने जोतना (जैसे घोड़ागाड़ी को
जोता जाता है) शब्द योग का ही भ्रपश्रंश है। जैसे संस्कृत 'गौ:' शब्द

धाग्स भाषा में 'की' (cow) कहा जाता है उसी प्रकार योग को अंग्रेज

'योक' उच्चारते रहे हैं। French भाषा में 'जातने' की joug (जोग) कहते हैं। भारत में

भी तो योगी को कई लोग जोगी कहते हैं। इन उदाहरणों से जाना जा सकता है कि प्राचीन विश्व में योगसाधना सबंत्र होती थी क्योंकि सबंत्र

बंदिक धर्म का ही प्रसार था। इस्लाम में जो नमाज पढ़ा जाता है उसमें उठने-बैठने-भुकने के सारे

बासन प्राचीन गौगिक प्रक्रिया के प्रवर्शय है।

इस प्रकार योग जब्द का विविच भाषाओं में मस्तित्व ग्रीर योगिक धासनों का कहीं-कहीं होना बैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्वप्रसार का एक सबल प्रमाण है।

#### साप-सोढ़ी का खेल

साँप-सीडी का एक सेल बाजकल बच्चे सेलते हैं। उसमें एक रंगीन पट पर टेढे-मेडे सांप धौर कुछ सीडियाँ होती हैं। एस्० वाय्० वाकणकर ने (इतिहास पत्रिका त्रमासिक २६ जून, १६८३ का संक, पृष्ठ ६४, प्रकाशक टां॰ विजय बेहेकर, बेहेकर हॉस्पिटल, नीपाडा, ठाणे) लिखे लेख में स्पष्ट किया है कि उस खेल को महाराष्ट्र में ज्ञानदेव का मोक्षपट कहते हैं, गुजरात में सनाचीपट कहते हैं भीर दक्षिण भारत में परमपद-सोनपट बहुते हैं। इस प्रकार विश्व में खेला जाने वाला सांप-सीढ़ी का खेल भी वैदिक स्रोत का है।

#### संगीत

वैदिक संगीत ही प्राचीन विश्व में प्रसृत था। घतः भाग्न भाषा में भी बीत को मांग (Song) घोर गाने को 'सिंगिग' (singing) कहते हैं। वे शब्द स्पष्टतया 'संगीत' शब्द से ही व्युत्पन्त हैं।

#### संचार साधन

कई नोन ऐसा बोचते हैं कि बाकामवाणी, दूरमाय, दूरदर्शन धादि

ट्रसम्पकं के माध्यम और विमान भादि वेगवान प्रवास के साधन प्राचीन काल में न होने से वैदिक विश्वसाम्राज्य होना ग्रसम्भव था। उनकी वह शंका तक संगत नहीं है। क्योंकि मध्ययुग में सीमित साधन होते हुए भी ध्रणोक, चंगेजलान धादि के विस्तृत साम्राज्य थे। मदास से पूर्व में समुद्र पार कर जावा. सुमात्रा, सिंगःपुर, मलयेशिया, श्याम, काम्बोज, विएतनाम भादि प्रदेशों में भारतीय क्षत्रियों ने निजी साम्राज्य प्रस्वापित किया था-इसका उल्लेख विद्यमान इतिहास में भी है। ग्रण्य ग्रीर नौकाग्रों से प्राचीनकाल में विश्वविजय किया जाता था। एक वार विजय पाकर ग्रधिकार जमालेने पर प्रत्येक जिले पर एक-एक ग्रधिकारी नियुक्त कर सारे विश्व का राज चलाया जा सकता है। अंग्रेजों ने जब अमेरिका से ग्रास्ट्रेलिया तक स्व-साम्राज्य विस्तार किया तब उनके पास सिवाय घोड़े ग्रोर नाव इनके ग्रतिरिक्त या ही क्या? ग्रतः यह सोचना कि विश्व-साम्राज्य के लिए वेगवान् संचार साधन होने चाहिएँ - ठीक नहीं।

तथापि हम यह कहना चाहते हैं कि कृतयूग से लेकर महाभारतीय युद्ध तक के कालखण्ड में लोगों को संचार भीर सम्पर्क के शीझतम साधन उपलब्ध थे। उनके विपूल उल्लेख प्राचीन संस्कृत-साहित्य में बार-बार भंकित हैं।

ग्रास्ट्रेलिया उर्फ ग्रस्त्रालय भू-खण्ड के पास सागर में तमिल लेख ग्रंकित एक कांसे की घण्टा प्राप्त हुई थी। उससे स्पष्ट है कि प्राचीन काल में भारतीय नौकाग्रों का संचार सातों समुद्रों में दूर-दूर तक होता था।

उधर यूरोप के उत्तरी भाग में डेनमार्क के पास बर्फीने सागर में डूबी हुई एक प्राचीन हिन्दू नौका मिली थी। उस पर बुद्ध आदि की मूर्तियाँ मिली थीं। प्राचीन वैदिक परम्परा की प्रतिमाएँ, मन्दिर, नगर प्रादि विश्व के दूर-दूर के प्रदेशों में पाए जाते हैं। विश्व के सारे सागरी मागी का पूरा ज्ञान भारतीयों को होने के कारण प्राचीन विश्व के नौकानयन व्यवसाय में भारतीय खलासियों की वड़ी माँग थी। सागर संचार की सारी परिभाषा संस्कृतम्लक होने के उदाहरण इस ग्रन्थ में प्रन्यत्र दिए गए हैं ही।

भतः चीनी यात्रियों ने या कोलंबस नाम के यूरोपीय व्यक्ति ने

दक्षिण व उत्तर धमेरिका खण्डों का पता लगाया यह धारणा भ्रममूलक है। उस प्राचीन समय में सागर-पर्यटन का पूरा ज्ञान भारत ने ही सारे विश्व को उपलब्ध कराया या जैसे वर्तमान युग में पाश्चात्यों का विज्ञान सबको प्राप्य है।

क्या हिन्दू सागर पार नहीं जाते थे ?

सारे विष्य में जब इस्लामी झातंक मना, लोग बलात् मुसलमान बनाए जाने लगे, स्त्रियों पर बलात्कार होने लगा और वच्चों को गुलाम बनाकर बेचा जाने लगा, तब कुछ समय पर्यन्त हिन्दू लोगों को सागर पार नहीं जाना चाहिए ऐसी एक संरक्षणात्मक सूचना भारतभर में फैलना स्वाभाविक थी। जैसे बाहर घराजक, बलवा, दंगा-फसाद होने पर माता-पिता प्रपने बच्चों को बाहर जाने से रोकते हैं। किन्तु उससे यह निष्कर्ष निकालना प्रयोग्य होगा कि भारतीय लोग कभी देश के पार जाते ही नहीं मे। भारतीय लोगों को सारे विश्व में दिग्विजय के लिए, शासन के लिए, पढ़ाने के लिए, समाज संगठन मादि विविध व्यावसायिक सेवाग्रों के लिए जाना हो पढ़ता था।

कर्मेंस जेम्स् टॉड ने लिखा है (पृष्ठ ११३, खण्ड १, Annals and Antiquities of Rajasthan) कि "प्राचतम समय से भारतीय लोग सागर पार जाते रहे हैं। विविध प्रदेशों में भारतीयों के घार्मिक प्रणाली के चिल्ल उसके साह्य हैं।

एडवर्ड पोकांक लिखते हैं (पृष्ठ ४४, India in Greece, by Edward Pococke) कि "हिन्दुस्तान के लोग प्राचीन काल में सागर संचार में बढ़े कुशल माने जाते थे"। मनुस्मृति के उल्लेखानुसार भारतीय व्यापारी विविध देशों से माल लाकर भारतीय राजाओं को भेंट दिया करते व । रामायण में भी सागरपर्यटन के स्पष्ट उल्लेख हैं । हीरेन (Heeren) क Indians नामक ग्रन्थ में पृष्ठ १२४ पर लिखा है कि भारतीयों की विदेश-यात्रा पर रोक लगाने वाला कोई ब्रादेश नहीं या । उल्टा मनुस्मृति में बंदित उल्लेखों में विदेशों से किए जाने वाले व्यापार में यदि हानि हुई तो उसकी भरपाई करने सम्बन्धी नियम दिए हुए हैं।

परशुराम ने इक्कीस बार विश्व में संचार कर उत्पातशील क्षत्रियों का दमन किया था। उनमें से एक बार परशुराम ने ईरान पर चढ़ाई की। पोकॉक ने अपने ग्रन्थ के पृष्ठ ४५ पर लिखा है कि परशुवारी परशुराम ने ईरान को जीतने पर उस देश का परश् (यानी कुल्हाड़ा) से पारिसक उर्फ परशीय ऐसा नाम पड़ा।

पोकॉक का निष्कर्ष है कि चाल्डियन् (chaldean) या खाल्डियन् शब्द कुलदेव यानि देव या ब्राह्मणों का द्योतक है। अपने ग्रन्थ India in Greece के पृष्ठ ४७ पर पोकॉक लिखते हैं कि ईरान, कॉलचिस ग्रीर ग्रर्मेनिया के प्राचीन नक्शे में उस प्रदेश में भारतीय बसे थे इसके स्पष्ट ग्रीर ग्राश्चयंकारी प्रमाण हैं। ग्रीर रामायण तथा महाभारत के ग्रनेक तथ्यों के वहाँ प्रमाण मिलते हैं। उस सारे नक्शे में बड़ी मात्रा में उन प्रदेशों में भारतीयों की बस्ती का विपुल ब्बीरा मिलता है।

Oxus वहाँ की एक नदी का नाम है। उसे ग्रीक शब्द समऋना भूल है। ऊक्षस् यानी बैल, संस्कृत शब्द है। उसी का संक्षिप्त रूप ग्रांग्ल भाषा में 'आॅक्स्' (ox) ऐसा रूढ़ है। उसका अर्थ बैल ही है।

पोकॉक के ग्रन्थ के पृष्ठ ५३ पर उल्लेख है कि यूरोपीय क्षत्रिय, स्कैंडिनेविया के क्षत्रिय ग्रौर भारतीय क्षत्रिय सारे एक ही वर्ग के लोग हैं।

वैदिक प्रणाली में शिवपुत्र स्कंद देवों की सेनाग्रों का नेता (यानी सेनापति) है। उसी से उत्तरी यूरोप के डेन्माकं, नावें, स्वीडन ग्रादि देशों को स्कैंडिनेविया कहा जाता है - जो 'स्कंदनावीय' ऐसा संस्कृत शब्द है। स्कंद के नेतृत्व में वहाँ जो सागरदल या नौकादल गया था उससे वह नाम रूढ़ हुग्रा।

#### कंलास

ग्रीक लोग स्वर्ग को Koilon कहते हैं। रोमन लोगों में स्वर्ग का उल्लेख Coelum शब्द से होता है। वे दोनों संस्कृत वैदिक 'कैलास' शब्द के ही यूरोपीय अपन्नंश हैं, ऐसा पोकॉक के ग्रन्थ में पृष्ठ ६८ पर उल्लेख है।

Thessalia

पोकांक के प्रत्य में पृष्ठ ६२ गर लिखा है कि "ग्रीस का थेसालिया

पोकांक के प्रत्य में पृष्ठ ६२ गर लिखा है कि "ग्रीस का थेसालिया

भाग देश-शांति" यानी चावल का प्रदेश इस ग्रंथ का संस्कृत शब्द है।

असम्बद्ध स्थानी पवंतराज ऐसे ग्रंथ का

संस्कृत है"।

स्वयं ग्रीस (Greece) देश 'गिरीश' अयं का संस्कृत है। आँलिम्पस् पहाड़ी पर वे अपने सारे देशों का निवास मानते थे। उसी से उस देश का नाम 'गिरीश' उफे ग्रीस पड़ा।

काश्यपीय (Cassopoei)

ग्रीक नाम Cassopoei वस्तुत: काश्यपीय ऐसा वैदिक प्रणाली का है। उसका ग्रयं है — काश्यप का प्रनुयायी या काश्यप का वंशज।

#### विश्व के प्रसिद्ध भवन

'भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें' और 'विश्व इतिहास के विलुप्त प्रध्याय' नाम के मेरे प्रन्थों में मैंने प्रमाणित किया है कि विश्व के विविध प्रदेशों में बो तथाकियत दरगाहें, मसजिदें और गिरिजाघर बने हुए हैं वे सारे प्राचीन वैदिक क्षत्रियों के बनाए महल और मन्दिर हैं। पोकॉक के प्रन्य में पृष्ठ १६३ पर इसकी पुष्टि होती है। वे लिखते हैं कि "उत्तर भारत के मूर्यवंशी लोगों के बनाए विशाल भवन विश्व में जहां-तहाँ पाए बाते हैं। रोम, इटली, ग्रीस, पेरू, इजिप्ट और सीलोन ग्रादि प्रदेशों में मूर्यवंशी क्षत्रियों के बनाई इमारतों की मोटी दोवारें और सार्वजनिक मूर्ववंशी बत्रियों के बनाई इमारतों की मोटी दोवारें और सार्वजनिक मूर्ववंशी बत्रियों के बनाई इमारतों की मोटी दोवारें और सार्वजनिक मूर्ववंशी बत्रियों के बनाई इमारतों की मोटी दोवारें और सार्वजनिक मूर्ववंशी बत्रियों के बनाई इक्तरतों की मोटी दोवारें और सार्वजनिक मूर्ववंशी क्षत्रियों के बनाई इक्तरतों की मोटी दोवारें और सार्वजनिक मूर्ववंशी क्षत्रियों के बनाई इक्तरतों की मोटी दोवारें और सार्वजनिक मूर्विधा के उन्होंने बनाए काम (सरोवर, घाट, ग्रन्नछत्र, विद्यालय, वेध-शाला प्रादि) प्रेक्षक को बड़े चिक्त कर देते हैं।"

पोकाँक साहब ने जिन प्रदेशों का उल्लेख किया है उसके अतिरिक्त स्पेन देश में प्राचीन अलहम्ब्रा महल और कार्डोव्हा नगर की तथाकथित मसबिदें, बगदाद, बुखारा, सगरकंद, इस्ताम्बूल, काबुल प्रादि सारे नगर और वहाँ की प्रेसणीय प्राचीन इमारतें सारी ईसापूर्व समय की वैदिक स्तियों की बनाई हुई है।

## यूरोप की प्राचीन पूर्वीय संस्कृति

फंभ क्यूमाण्ट (Franz Cumont) (जन्म, ३ जनवरी, १८६८) घंट के विश्वविद्यालय में प्राध्यापक थे। उन्होंने दो खण्डों का एक ग्रन्थ लिखा है। नाम है Textas et Monuments figure's relatifs aux Mysteres de Mithra। उसका ग्रांग्ल ग्रन्थ का नाम है Thomas J McCormack ने किया है। उस ग्रांग्ल ग्रन्थ का नाम है The Mysteries of Moithra। क्यूमाण्ट का दूसरा ग्रन्थ है Les Religions Orientales dons le Pagani au Romain। उसका ग्रांग्ल ग्रनुवाद Oriental Religions नाम से हुन्ना है। (प्रकाशक-The Open Publishing Company, Chicago, १६११, लंडन के त्रिकेंता—Kegan Paul Trench, Trubner & Co.)। ईसाई पंथ जब केंत्रल एक छोटा २४-४० व्यक्तियों का गुट था ग्रीर उस ईसाई पंथ की ग्रन्थ ग्रनेक पंथों से ग्राधिक जनमान्य होने की होड़ लगी हुई थी तब रोम नगर में जनजीवन किस प्रकार का था उसका वर्णन क्युमाण्ट के ग्रन्थ में है।

विस्कॉन्सिन विश्वविद्यालय के प्राध्यापक Grant Showerman ने Oriental Religions ग्रन्थ की प्रस्तावना लिखी है। उसमें गाँवरमन लिखते हैं कि "रोम में ईसापूर्व जितने मूर्तिपूजक पैगन पंथ थे उनके सिद्धान्त ईसाई पंथ के सिद्धान्तों से कहीं ग्रधिक ग्रारीर, मन, बुद्धि, चेतना ग्रादि सभी का समाधान करने वाले होते थे। उनकी परम्परा बड़ी प्राचीन थी। विज्ञान ग्रीर सम्यता पर वे ग्राधारित थीं। उनके विविध समारम्भ होते थे। उनमें लोग ईश्वरी माया की ग्रनुभूति से बड़े मग्न हो जाते थे। उनकी देवताएँ बड़ी दयालु कही जाती थीं। उन घामिक समारोहों में सामाजिक समागम बड़ा ग्रच्छा होता था। वह धामिक प्रणाली तक पर ग्राधारित थीं। ग्रगले जन्म में ग्रधिक श्रुद्धभाव ग्रीर पुण्य प्राप्ति हो यह ध्येय रखा जाता था। ईसाई पंथ ने उस विरोधी परम्परा से ही ग्रपने तच्य बनाकर उन पंथों का खण्डन करना ग्रारम्भ किया।"

उस ग्रंथ की भूमिका में क्यूमाँट ने लिखा है कि "इसमें कोई संदेह नहीं कि ईसाईपंथ के कुछ विधि और त्योहार मूर्तिपूजकों की प्रणाली का धनु-

करण करते हैं। चौथी मताब्दी में फिल्मस का त्योहार २५ दिसम्बर को इसलिए माना गया कि इस दिन प्राचीन परम्परानुसार सूर्यं जन्म का (यानी उत्तरायण का घौर उसके फलस्वरूप दिन बड़ा-बड़ा होते रहने का) उत्सव होता था।

पृष्ठ २ पर क्यूमाँट के ग्रंथ में लिखा है "पूर्ववर्ती देशों में ग्रीर विशेषतः उनकी प्राचीन धर्म-प्रणाली में हमें उनके व्यवसाय ग्रीर सम्पत्ति, तांत्रिक

लमता, कला, बुद्धि घोर विज्ञान का परिचय प्राप्त हो सकता है।"

पूछ ६ पर उल्लेख है कि "विख्यात खगोल ज्योतियी, गणितज्ञ, वैद्य, दर्णनणास्त्रों के प्रणेता एवं भाष्यकार सारे अधिकतर पूर्ववर्ती जन ही थे। टॉनेमी और प्लोटिनस (Ptolemy and Plotinus) मिस्र के निवासी थे, पार्फीरी (Porphyry) और प्रायम्ब्लीकम् (Iamblichus) सीरिया (मुर) प्रदेश के निवासी थे डिस्कोराइडम् ग्रीर गैलेन (Discorides and Galen) ग्राणिया के थे। प्रत्येक विद्या में प्राच्यविज्ञान की छाप थी। साहित्य और विज्ञान दोनों का विकास मुख्यतः पूर्ववर्ती लोगों ने ही किया। ग्रीक प्रणासों के प्रणेता माने गए उनके साम्राज्य के लगभग सभी नेता एणिया मायनर, सोरिया (मुर), और ईजिप्त (यानी ग्रजपित उर्फ मिस्र) देश के निवासी थे। "यरोपीय लोग ही सारे क्षेत्रों में ग्रग्रसर थे यह दंभपूर्ण प्रतिपादन बहा खोकता लगता है। उस समय रोम का ग्रपना साम्राज्य तो या ही नहीं ग्रपितु रोम पूर्ववर्ती देशों का ग्रंकित था।"

## यूरोप की प्राचीन वंदिक सभ्यता के प्रमाण ईसाइयों ने नष्ट किए

क्यमाँट के ग्रन्थ में पूष्ट १२-१३ पर लिखा है "सब-कुछ लुप्त हो गया। इसरी मताब्दी में Eusebius ग्रीर Pallas जैसे लेखकों ने The Mysteries of Mithra जैसी प्राचीन दन्तकथाग्रों के जो मोटे-मोटे ग्रन्थ प्रकाणित किए उनमें उन प्राचीन देवी-देवताग्रों की कुछ कथाएँ दी गईं थी। उनसे उस लप्त जीवन-प्रणाली का कुछ थोड़ा-सा ज्ञान हो सकता था। किन्तु मध्यकाल में कमंठ ईसाई भावनाग्रों के ग्रन्थिक कड़वे प्रभाव के कारण उन मृतिपृष्टक पंशों के साथ-साथ उनका सारा साहित्य ही नष्ट करा दिया गया। वीसरी शताब्दी के रोमन साम्राज्य के बारे में ग्रन्थल्प ब्योरा

मिलता है जबिक उसी समय (वैदिक) मूर्तिपूजा-प्रणाली रोम में सर्वाधिक प्रभावशाली थी। Heriodianus ग्रीर Dion Cassius से इस्तंबूल के लेखक ग्रीर Suetonius से Ammianus Marcellinus तक के जितने महत्त्व के ग्रन्थ थे सारे नष्ट करा दिए गए। यह इतिहास का न्यून ईसापूर्व (वैदिक) प्रणाली के प्रध्ययन में बड़ी वाघा निर्माण करता है।"

#### वैदिक प्रणाली की ईसाई निन्दा

यूरोप में ईसाईपंथ जैसे-जैसे पनपता गया वैसे-वैसे उसने तत्पूवं के यूरोप खण्ड के बैदिक-प्रणाली के सारे चिल्ल ग्रौर सारा साहित्य निदंयता से ग्रौर निश्चयपूर्वक नष्ट कर दिया। घाव पर नमक छिड़कने की तरह दुष्टता से ईसाईपंथी लेखकों ने पूर्ववर्ती बैदिक प्रथाओं की खिल्ली भी उड़ानी शुरू कर दी। उदाहरणार्थ Juvenal नाम का लेखक ईसिस देवता के सम्मुख जो भक्त ग्रपने शरीर पर घाव ग्रादि लगा लेते उनका उपहास करता है। Necromancy नाम के ग्रन्थ में Ducian महायागी (Magi) लोगों का (स्नान ग्रादि से) ग्रपने ग्रापको शुद्ध करने की विविध कियाओं का कोई ग्रन्त ही न होने की हँसी उड़ाता है। Metamorphosis नाम के ग्रन्थ में Apulesius ईसिस देवता के दर्शनाथियों से कराए जाने वाले विविध धर्माचारों की निन्दा करता है। Treatise on the Syrian Goddess शीर्षक के ग्रन्थ में Lucian ने Hierapolis (यानी हरिपुर) के देवस्थान का उल्लेख करते समय वहाँ के पुरोहित से जो बातचात हुई उसका विवरण ग्राधा-ग्रगूरा-सा ही दे रखा है।"

अरव प्रदेशों में और यूरोप के कई नगरों में कृष्ण मन्दिरों की भरमार होती थी। अरबों ने उन सब मन्दिरों की मस्जिदें बना डालीं तथापि वे उन्हें हरम् यानि हरियम् (हरिमन्दिर) ही कहते हैं। यूरोपीय लोगों में Hercules (यानी हरि-कुल-ईश श्रीकृष्ण) और Hierapolis यानी हरिपुर के मन्दिरों का उल्लेख आता रहता है। वैदिक-प्रणाली में ईश यानि परमात्मा। अतः प्राचीन विश्व में रोम, ईजिप्त आदि प्रदेशों में जो Isis ईशिस देवी कही जाती है वह परमेश्वरी, पार्वती, चण्डी, दुर्गा, भवानीदेवी

यूरोपियों के भ्रम यूरोपीय लोग सारे ईसाई हो जाने के कारण वे यूरोप की ईसापूर्व

यूरोपीय लोग सारे ईसाई हा जान के भारत हैं। Phrygia, Thrace, प्रणाली के घड़्यवन में एक बड़ी भारी भूल करते हैं। Phrygia, Thrace, प्रणाली के घड़्यवन में एक बड़ी भारी भूल करते हैं। विभिन्न धमें और पृथ की मिस्र धादि देशों में जो देशो-देवताएँ थीं उन्हें वे विभिन्न धमें और पृथ की समक्ष बैठे हैं। वैदिक-प्रणाली में सरस्वती, लक्ष्मी, झन्नपूर्णा, भवानी, समक्ष बैठे हैं। वैदिक-प्रणाली में सरस्वती, लक्ष्मी, झन्नपूर्णा, भवानी, काली धादि देशियों की जब पूजा होती हैं तो वे भक्त लोग विभिन्न पृथों काली धादि देशियों की जब पूजा होती हैं तो वे भक्त लोग विभिन्न पृथों के या धमों के थोड़े ही होते हैं। वे तो सारे वैदिक धर्मी ही होते हैं।

मान्यवर, यूरोपीय विद्वानों की कुछ प्रत्य गलतियों के उदाहरण नमूनों के क्य में नीचे दिए जा रहे हैं। उनसे मवक यह सीखना चाहिए कि एक गोरे, यूरोपीय, ईसाई व्यक्ति के वचन को स्वयंसिद्ध नहीं मानना चाहिए।

Sir Monier Monier Williams ने एक वड़ा मोटा संस्कृत-ग्रांग्ल मन्दकोश प्रकाशित किया है। प्रन्य तो वड़ा यच्छा, महत्त्वपूर्ण और उपयुक्त तो है तथापि उसमें हमने एक वालिश गलती पकड़ी है जो एक साधारण पाठशाला का शिशृद्धात्र भी नहीं करेगा।

उस कोश में 'कंचिदेक' शब्द का पर्य मोनियर विलियम्स साहव ने क्या दिया है देखें। साहब महाशय कहते हैं कि महाभारतकालीन किसी देहात का नाम 'कंचिदेक' या।

वह सर्थ साहब महामय ने कहां से निकाला ?

महाभारत में जब भगवान् श्रोकृष्ण दुर्योधन के दरबार में युद्ध टालने हेतु समभौता करने जाते हैं तो कहते हैं —

इन्द्रप्रस्यं, वृकप्रस्यं, जयंतं वारणावतम्। प्रयच्छ चतुरो ग्रामान्

इसका सही धर्ष यह है कि "(पडिवों को तुम) इन्द्रप्रस्थ, वृकप्रस्थ, जयन्त, वरणावत स्रोर 'कोई-से भी' पचिवा ग्राम दे डालो।"

नया संस्कृत सीखने वाला शिष्तु भी उसका वही ग्रथं करेगा क्योंकि भगवान् श्रीकृष्ण का बह वचन बड़ा सीधा, सादा ग्रीर सरल है। तथापि मीनियर विलियम्स साह्य कहने हैं कि भगवान् कृष्ण ने पांडवों के लिए जो पाँच गाँव माँगे उनमें पाँचवें नगर का नाम कोई-सा भी' (कविदेकम्) था। परख ली यूरोपियन साहव की बात।

दूसरा एक उदाहरण देखें। M.A. Sherring नाम के पादरी ने Benares the Sacred City of the Hindus जीपंक की पुस्तक लिखी है। उसकी भूमिका में पृष्ठ XXI (इक्कीस) पर प्रोफेसर विल्सन नाम के धन्य यूरोपीय विद्वान की वैसी ही गलती बतलाई है। जेरिंग लिखते हैं कि अनेक बार प्रोफेसर विल्सन ने 'काणिराज' का अवं राजा काणी (अवांत् काणी नाम का राजा) ऐसा दे रखा है जबिक काणिराज का अवं 'काणी नगर या काणी राज्य का राजा' होता है।

ऐसे उदाहरण दखते हुए यूरोपीय विद्वानों के निष्कर्षों के धौर तकीं के बारे में वाचकों को बड़ी सावधानी बरतनी चाहिए।

## वेदों के झूठे अनुवाद तथा निन्दा

यूरोप के कई व्यक्तियों ने वेदों के सम्बन्ध में घृणा का प्रसार करने के लिए वेदों के अनुवाद उपलब्ध कराने के वहाने कुछ अंटसंट ब्गौरे की पुस्तकों प्रकाशित कराने की घटना भी यूरोप में हुई है।

प्रत्यक्ष भारत में बम्बई के St. Xavier's College के संचालक विदेशी गोरे पादरी और पुणे नगर का भांडारकर प्राच्य विद्या संस्थान जैसे संघटनों से सम्बन्धित भारतीय और विदेशी विद्वान् मैक्स्मूलर घादि के पराए छप्पे के वेदों के ऊपरी धनुवाद ही प्रमाण मानकर चल रहे हैं। ऐसे सारे व्यक्तियों से धौर उनके धनुवादों से सावधान रहें।

तथापि कुछ यन्य पाण्चात्य विद्वानों को वैदिक संस्कृति की प्राचीन विश्वव्यापकता प्रतीत हुई है। कौंट विद्यानस्टियनों ऐसे एक लेखक हैं। The Theogony of the Hindus नाम की उनकी पुस्तक के पृष्ठ १६६ पर वे लिखते हैं "हिन्दू प्रणाली की प्राचीनता की कोई बरावरी नहीं कर सकता। वहीं (ग्रायांवर्त में) हमें न केवल ब्राह्मण धमं प्रिषतु समस्त हिन्दू प्रणाली का ग्रारम्भ प्रतीत होगा। वहां से वह धमं पिश्चम में इथिग्रोपिया से ईजिप्त और फिनीशिया तक बढ़ा; पूर्व में स्थाम से होते हुए चीन और जापान तक फैला; दक्षिण में सीलोन और जावा, सुमात्रा तक प्रसारित हुआ जापान तक फैला; दक्षिण में सीलोन और जावा, सुमात्रा तक प्रसारित हुआ

श्रीर उत्तर में ईरान से खाल्डीय, कांतिचिस भीर हायपरवोरिया तक फीर उत्तर में ईरान से खाल्डीय, कांतिचस भीर हायपरवोरिया तक फैला। वहीं से वह वैदिक धमं ग्रीस भीर रोम में भी उत्तर आया।

# विश्वोत्पत्ति का वैदिक-वर्णन अन्य धर्मग्रन्थों में भी उद्धृत

इसी बन्ध में हमने अन्यत्र यह दर्शाया है कि प्राचीनकाल में वैदिक इसी बन्ध में हमने अन्यत्र यह दर्शाया है कि प्राचीनकाल में वैदिक संस्कृति ही सर्वत्र अचलित होने के कारण सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन जो संस्कृति ही सर्वत्र अचलित होने के कारण सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन जो वैदिक साहित्य में दिया है वही कुरान, वाइवल जैसे अन्य धर्मग्रन्थों में

दोहराया गया है।

उदाहरणायं सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन जो ग्रीक लोग देते हैं वह वैदिक
प्रणालों का ही है। ग्रॉफिग्रस (orpheus) का इस सम्बन्ध का कथन
दमें शियम (Damascius) ने इस प्रकार लिखा है, "ग्रनाधूनी ग्रीर उथलयुवल से कोनांस (Kronos) यानी सूर्य ने प्रथम Oether (यानी दिन) ग्रीर
Erbos (यानी रात्रि) बनाई। उसी में उसने (ब्रह्म) ग्रंड की स्थापना की।
उसी से त्रिशिर फणि—यानी ब्रह्मा-विष्णु-महेश बने। उन्होंने स्त्री ग्रीर
पुरुष निर्माण किए। उन स्त्री-पुरुष युगल से मानव जाति की उत्पत्ति हुई।

र्शज्य के लोग भी वही कथा दोहराते थे कि प्रथम ब्रह्मांड की निमिती हुई। उस ब्रह्माण्ड के दो हिस्सों से झाकाण और पृथ्वी बनी! (Bharat—India As Seen and known by Foreigners, संकलक दावा साहेव देशपांड, प्रकाशक—स्वाध्याय मंडल, किला पारडी जिला सुरत, सन् १६५०)।

## यहूदी धारणा भी वेदमूलक है

यहरी लोगों का नेता मोभेस (यानी महेग) भी वही कथा मानता या। उस सम्बन्ध में काँट वियानस्टिंग्रनों का उल्लेख (पृष्ठ १४४, The Theogony of the Hindus) कहता है 'ईजिप्त का धमं भी प्राचीन भारत का ही धमं था इसका प्रमाण हमें मोभेस (महेश) के कथन से मिलता है। गोभेस के धमंतत्त्व एक ईश्वर की कल्पना पर ही ग्राधारित थे। वेदों का ताल्प भी वही है। मोभेस की धमं-प्रणाली और सृष्टि-उत्पत्ति की धारणाएँ कुछ मात्रा में उसी हिन्दू बैदिक स्रोत की दीखती हैं।"

#### बाइबल और कुरान

मृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन जो बाइबल और कुरान में उद्यूत है, वह बौद्ध-प्रणाली का है। और बौद्ध जो व्यौरा देते हैं वह बैदिक-प्रणाली का है। (देखें पूष्ट द-१, Bharat—India as seen and known by Foreigners) "प्रथम पृथ्वी पर वस्ती नहीं थी। उस समय ग्राकाश उर्फ भूवन के निवासी पृथ्वी पर उतरा करते। महिला ग्रौर पुरुष वर्गों के उन दिव्य व्यक्तियों के भाव शुद्ध होने के कारण उन्हें कामवासना नहीं थी। वदाम के जैसा एक फल वृक्ष से तोड़कर खा लेने की जो इच्छा ग्रादि बुद्ध ने उनमें जगाई उन स्त्री-पुरुषों में कामवासना निर्माण होकर भूवन को वापस लौटने की उन्हें कोई इच्छा ही नहीं रही। उन्हीं से मानव जाति का निर्माण हुआ।" इससे किसी को कोई शंका नहीं रहनी चाहिए कि ईसाई ग्रौर इस्लामी परम्पराग्रों का वही स्रोत है। इस प्रकार सृष्टि-उत्पत्ति की सभी कलानाएँ भारतीय प्रणाली की ही हैं।

#### अध्यात्म

"Pantheism, Spinogism, Hegelianism म्रादि जो म्राज्यात्मक धारणाएँ हैं वह कहती हैं कि चराचर में ईश्वर सर्वव्यापी है; उसी परमात्मा का ग्रंश मानव में भी है; मृत्यु के पश्चात् जीव की म्रात्मा परमात्मा में विलीन होती है; जन्म-मृत्यु का चक्र म्रखण्ड घूमता रहता है—यह सारी कल्पनाएँ हिन्दू परम्परा की ही तो है।" (देखें पृष्ठ २६-३०, Bharat— India as seen and known by Foreigners)

#### दर्शनशास्त्र

"दर्णनशास्त्र में तो हिन्दू लोग ग्रीस ग्रीर रोम से बड़े अग्रसर रहे हैं। वयोंकि आत्मा के अमरत्व के बाबत ग्रीक ग्रीर रोमन लोगों को सन्देह था। ईजिप्त लोगों का धमं, पौराणिक कथाएँ ग्रीर दर्णनशास्त्र हिन्दु ग्रों से लिया गया था। ग्रीक दर्णन लगभग पूर्णतया हिन्दू दर्णनशास्त्र से ही लिया गया है। उनकी समानता योगायोग से नहीं हो सकती। हिन्दू ग्रग्सर होने के

कारण वे गुरु घोर योक लोग उनके शिष्य होने चाहिए। (देखें - पृष्ठ २७ से ३३, देशपांडे जी की पुस्तक)।

विश्वसाहित्य और ईश्वर ज्ञान भी हिन्दूमूलक

W. D. Brown तिसते हैं, 'बारीकी से जांच करने पर किसी शुद्ध-माद के व्यक्ति को यह मानना पहेगा कि हिन्दू ही विश्व-साहित्य घोर ईश्वरज्ञान के जनक हैं। मैक्समूलर, Jacoliott, सर विल्यम जोन्स आदि को भारत के प्राचीन साहित्य से पक्के इस बात के प्रमाण मिले हैं कि ईश्वर ज्ञान के लगभग सारे ही तब्य विश्व के लोगों ने भारत से ही प्राप्त किए हैं। इस विषय में हिन्दू इतने धग्रसर थे कि अपने-आपको बड़े प्रगत सम अने बाते प्रत्य लोग भी हिन्दुधों की श्रेष्ठता से मन-ही-मन में जलें।" (पृष्ठ १३-१४, देशपांडे की पुस्तक)।

#### प्राचीनत्व

हिन्दू उफं वैदिक प्रणाली की प्राचीनता के बारे में Sir James Coird सिखते हैं "कूछ पाश्चात्य श्रेष्ठियों को ग्रभी इस बात का पता नहीं है कि हिन्दू ही विश्व के प्राचीनतम शासक हैं।"

दिसम्बर १६६१ के Calcutta Review मासिक के एक लेख मे (प्ट १४-१४ पर) लिला था-"इस बात का सन्देह नहीं हो सकता कि हिन्दू जाति कता भौर क्षात्रदल में श्रेष्ठ थी, उनका शासन वड़ा श्रच्छा था, उनका नीतिशास्त्र वडी बुद्धिमानो से बनाया गया था और उनका ज्ञान बड़ा खेष्ठ या। प्राचीनकाल में हिन्दू ब्यापारी लोग थे इसके विपुल प्रमाण है। भारतीय हथकरथा के वस्त्र सारे विश्व में मान्यता पाए थे। रेशम तो भनादिकाल से हिन्दू बनाते रहे हैं। ग्रीक लेखकों का निष्कषं है कि हिन्दू बुहिमान और सर्वश्रेष्ठ थे। सयोल ज्योतिय श्रीर गणित में वे श्रश्रगण्य थे।" Dionysius का कथन है कि "हिन्दू जाति ने सर्वप्रथम सागर पार कर धयना माल धनात प्रदेशों में पहुँचाया । उन्होंने ही धाकाशस्य नक्षत्रादियों का प्रयाद प्रध्ययन कर यह धादि के भ्रमण गतियों का ग्रध्ययन किया, उनका स्थान जाना और उनका नामकरण किया। प्रनादिकाल से भारत

ही निजी ग्रग्सरत्व के लिए स्थात है भीर उसमें प्राकृतिक तथा हस्तकला की सुन्दर कृतियों की सर्वदा विपुलता रही है।" (देखें पृष्ठ १४-१४ देशपांडे जी की पुस्तक)।

## भारत—मानवी सभ्यता का मूल देश

विख्यात फ्रेंच लेखक ऋइम्फें (Cruiser) ने लिखा है कि "पृथ्वी पर यदि ऐसा कोई देश है जहाँ मानव का लालन-पालन सर्वप्रथम हुया या उस भारतम सभ्यता का गठन हुआ जो अन्य प्रदेशों में फैली और मानव को मानो नवजीवन प्रदान करने वाले ज्ञान का प्रसार जहाँ से सारे विश्व में हुआ तो वह देश है - भारत" (पृष्ठ १७, देशपांडे जी की पुस्तक)।

दूसरे एक विद्वान् Victor Cousin ने लिखा है कि — "भारत के दार्शनिक-साहित्य में इतने स्रोतप्रोत तथ्य मिलते हैं स्रोर वे इतने श्रेष्ठ हैं कि उनकी तुनना में यौरोपीयों के तथ्य ग्रति हीन प्रतीत होते हैं। उससे हमें भारत के सामने नतमस्तक होकर यह मानना पड़ता है कि मानव के उच्चतम दर्शनशास्त्र की जननी भारत है भारत।"

## हिन्दुत्व-विश्वधर्म रहा है

विश्व के लोगों को पता नहीं है कि सुष्टि-उत्पत्ति काल से ईसाई धम का प्रसार होने तक प्रत्येक मनुष्य हिन्दू था यानी वह वैदिक संस्कृति का अनुयायी था । ऊपर दिए उद्धरणों से उसी निष्कर्ष की पुष्टि होती है । ग्रीक लेखक Ctesias ने लिखा है कि "हिन्दू लोग गिनती में अन्य सभी प्रदेशों के लोगों के इतने थे।" (पृष्ठ २२०, Volume II Historical Researches)

उस कथन के धनुसार प्राचीनकाल में विश्व की जितनी जनसंख्या थी उसमें पचास प्रतिशत हिन्दू थे घौर शेष पचास प्रतिशत ग्रन्य थे। किन्तु वह निष्कर्ष सही नहीं है। विविध देवताओं के मन्दिर बनाने से पंथ या धर्म भिन्न होते हैं यह यौरोपीय धारणा निराधार है। भले ही विभिन्न प्रदेशों में भिन्न-भिन्न देवताग्रों की मूर्तियाँ थीं तथापि सबकी जीवन-प्रणाली वैदिक ही थी।

Delbos नाम के एक फेंच विद्वान् वैदिक हिन्दू-प्रणाली को विश्वधमं ही मानते थे। उन्होंने लिखा है कि "जिस जीवन-प्रणाली का ग्राविष्कार भारत में हजारों वर्ष पूर्व हुआ वह हमारे जीवन का एक अंग अन गई है भीर हमारे भासमन्त में सबंब हमें उसकी अनुभूति होती है। सभ्य जगत के कोने-कोने तक वह प्रणाली पहुँची है। चाहे प्रमेरिका हो या यूरोप हर प्रदेश गगाप्रदेश बाई हुई उस सभ्यता का प्रभाव दीखता है।" (पृष्ठ १८, देशपांडे जी की पुस्तक-Bharat-India as seen and known by Foreigners)

साम्लभूमि से प्रकाशित सक्तृबर १८७२ के The Edinburgh Review में लिखा था कि "जिस प्राचीनतम सभ्यता के प्रवशेष हमें प्राप्य है वह हिन्दू सम्यता है। कार्यकुशलता और सभ्यता में वह वेजोड़ रही है। जिन सम्यतामों का नामनिदेंग इतिहास में है उनका उदय भी उस समय नहीं हुया या जब हिन्दू सम्यता चरम उत्कर्ष पर पहुँच चुकी थी। हम उसकी जितनी प्रधिक लोज करें उतना ही उसका विशाल और विस्तृत स्वरूप सामने प्राता है।"

#### विश्वव्यापी बेदिक शासन की आवश्यकता

एक हिन्दू विद्वान् विवेकानन्द जी ने कहा है ''मेरी मनीषा है कि हिन्दू-धर्म विश्वविजय करे।" (पृथ्ठ ६ Hindu, Life-Line of India, लेखक-प्रकाशक, जीव एमव जगतियानी, मुंबई, सन् १६८३)

बह बहा महत्त्वपूर्ण घौर सर्वगामी विचार है। हम वार-बार कह चुके है कि हिन्दुत्व कोई जाति नहीं है। वह तो एक विचारधारा ग्रीर जीवन-प्रणासी है जो किसी भी देश या जाति का व्यक्ति ग्रपना सकता है। प्रत्येक का जीवन सफल हो यह हिन्दुस्व का ध्येय है। यह तभी हो सकता है जब विका के सारे मानव हिन्दू तत्त्वों को अपनाएँ; जैसे सृष्टि-उत्पत्ति काल से महाभारतीय युद्ध तक होता रहा। स्वामी विवेकानन्द का उद्गार उसी भवीत का स्मरण दिलाता है जब सारे विश्व के लोग हिन्दू ही होते थे।

हिन्दुत्व एक ऐसा ब्राष्ट्यात्मिक जन-शासन होता है जिसमें प्रत्येक व्यक्ति को कमंठ प्रास्तिक से लेकर ककंश नास्तिक होने का पूर्ण प्रधिकार है। पूजा या प्रार्थनाविधि की कोई जुलम जबरदस्ती या पूछताछ नहीं की जाती । प्रत्येक व्यक्ति को निजी घामिक मार्गदर्शक ग्रीर पूजाविधि चुनने की पूर्ण स्वतन्त्रता होती है। प्रत्येक हिन्दू व्यक्ति से यही अपेक्षा होती है कि वह प्राविधि, ब्रास्तिकता, नास्तिकता, धर्मगुरु ब्रादि के बारे में किसी यन्य व्यक्ति के ऊपर कोई दवाव ना डाले। इसी कारण तो प्रन्य धर्मी के लोगों को कभी छलवल से हिन्दू नहीं बनाया गया। किन्तु ग्रव जब मुसल-मान और ईमाई जन निजी संस्था बढ़ाकर हिन्दुत्व को नष्ट करने के पड्यंत्र बना रहे हैं तब केवल ग्रात्मरक्षण के लिए जिस प्रकार भी हो हिन्द्यों की संख्या बढ़ाना बड़ा स्रावश्यक हो गया । यदि हिन्दुत्व ही नष्ट हसा तो बचे-कृते धर्म और पथ एक-दूसरे को खा जाएँगे ग्रीर विश्व में इतना ग्रातक मचाएँगे कि स्त्रियाँ, बच्चे, निधंन व दुवंल लोगों की चटनी हो जाएगी। विश्व में स्वतन्त्र विचार-प्रणाली केवल हिन्दुत्व की छत्रछाया में ही रह सकती है।

यद्यपि धाज सर्वत्र हिन्दुत्व के शत्र हिन्दुत्व पर ग्राधात कर हिन्दुत्व को नष्ट करने पर तुले हुए हैं हमें भगवान् कृष्ण के उस वचन का बड़ा थाधार है जिसमें वे कहते हैं-एष धर्म: सनातन:। यह धर्म सनातन है। चाहे कितने ही संकट ग्राएँ यह धर्म उन सबका प्रतिकार करते हुए ऊपर उठेगा ।

योगी ग्ररविन्द घोष ने लिखा है (पृष्ठ १४ जगतियानी की पुस्तक से उद्युत) 'हिन्दुत्व कोई ऐसी दुवंल फुद्दी नहीं है कि जो कुचलकर नष्ट करा दी जा सके। क्योंकि करोड़ों लोगों के हृदय में हिन्दुत्व दृढ़मूल है।"

हिन्दत्व की वह बाध्यात्मिक दृढ़ता के बारे में प्रसिद्ध बंगाली साहित्यिक रवीन्द्रनाथ ठाकुर कह गए कि "भारत में इतनी दरिद्रतामय दुःलग्नीर कष्टमय जीवन होते हुए भी हे भारत मेरी तेरे पर ग्रपार श्रदा है क्योंकि तुम्हीने तो शक्तिमान् ग्रीर श्रीमान् सम्राटों के सामने त्याग ग्रीर तादे जीवन का आदशं रखा है। (बुद्ध, भत्हरि, प्रशोक और हवंबर्धन र्जेसे राजाओं ने उसका परिचय दिया है)। तुम्हीने विजेता को यह सवक सिखाया है कि वह शरण प्राए शत्रु को ग्रपमानित न करे। (हिन्दू क्षत्रिय वीरों ने उस शिक्षा का इतना ग्रधिक परिपालन किया कि वह एक सद्गुण

विकृति ही बनकर रह गई)। तुम्हीने निष्काम सेवा और कमं का आदशं सवह सामने रखा है। (भगवद्गीता का वही तो सार है)। तुम्हीने गृहस्थ को कहा है कि वह पड़ोसी, बाप्तेब्ट, सम्बन्धी, ब्रतिबि, शरणार्थी धीर दोनदुवंसों को निजी परिवार के सदस्य समऋकर सहाय्य करें। जीवन के प्रत्येक बग में संयम बरतने की शिक्षा तुन्हीं ने दी है।" (उसी प्रन्थ का पुष्ठ १६ देखें)

ये है बैदिक प्रणाली की विशेषताएँ। इनके ग्रन्तगंत प्रत्येक व्यक्ति अपने-प्राप को परमात्मा का एक सेवक समभता है न कि एक स्वार्थी, उद्धत बरेरा।

#### वंदिक ध्वज की विशेषता

हिन्दुत्व उर्फ बैदिक प्रणाली के वे प्रादर्श हिन्दुत्व के केसरिया उर्फ नारंगी इबज में पूर्णतया प्रतिबिम्बित हैं। प्रत्येक मन्दिर के शिखर पर उसी वर्ण की पताका फहरती है। उसी वर्ण का ध्वज राजाधों के छावनियों से ग्रीर हिन्दू प्रासादों पर लहराता है। हिन्दू साधु-संन्यासी भी उसी वर्ण के वस्त्र पहनते हैं। इसी से देखा जा सकता है कि पवित्रता, त्याग, निधंनों की सेवा श्रीर दुवंलों को सहाय्य करने के बादशं रंकों से रावों तक सबके सामने वैदिक प्रणानी ने रते हैं। भोग, लूट, दमन, दुष्टता, कूरता, प्रभिमान, लालसा, यानस्य व्यसनाधीनता, रंगढ्ग धादि को बैदिक प्रणाली में कोई स्थान नहीं है यह हिन्दुत्व के केसरिय: ध्वज से देखा जा सकता है। न ही हिन्दू व्यव किसी दुष्ट विश्वविजेता का प्रतीक है। वह तो सर्वजन हिताय सर्वजन मुलाय ऐसे सर्वेकप बादशं सम्यता का पवित्र चिह्न है। यह केसरिया ध्वज यदि नहीं रहा तो पृथ्वी पर ल्टपाट श्रीर ग्रत्याचारों की कोई सीमा नहीं ग्हेंगी। इस्लामी घीर ईसाई लोगों ने सदियों तक जो लोगों को करल करने का या पकड-पकड़कर गुलाम समझकर विश्व के वाजारों में पशुद्री जैन बेचने का व्यवहार किया वह वैदिक प्रणाली ने कभी नहीं किया।

एसे उस बैदिक संस्कृति के मूलग्रन्य जो बेद उनके बारे में मैक्समूलर साहब ने सिसा है 'बेद इतने प्राचीन है कि ईजिप्त ग्रीर निनेव्हे में पाए गण् शितालेकों की प्राचीनता में बेदों से कोई बराबरी नहीं हो सकती। बंद तो प्राचीनतम ग्रन्थ हैं" (देखें - पृष्ठ ४४७, History of Ancient Sanskrit Literature)

प्राचीन संस्कृत साहित्य के ऐतिहासिक महत्त्व ग्रीर प्राचीनता के बार में मैक्समूलर ने लिखा है, "हिन्दुओं के ऐतिहासिक दस्तावेज, प्रन्य, साहित्य भादि सबसे भ्रत्यधिक प्राचीन तो हैं ही तयापि वे इतने भ्रच्छे, सुद्दता से बने ग्रीर व्यवस्थित उल्लेख हैं कि ग्रतीत के खण्डित इतिहास को सुसगत करने की सामग्री जो अन्यत्र नहीं मिलती वह उन संस्कृत ग्रन्थों में मिल जाती है।" (द्रव्टब्य-पृष्ठ २१, India-What it can Teach us)।

वेदों के विशेष महत्त्व के बारे में मैक्सम्लर लिखते हैं, "वेदों का महत्त्व दो प्रकार का है - एक भारतीय इतिहास के लिए और दूसरा विश्व के इतिहास के लिए। विश्व के इतिहास में वेदों से उस न्यून की पूर्ति होती है जो ग्रन्य किसी से नहीं होती। वेद उस ग्रतीत तक ग्रपन को ले जाते हैं जिसका ग्रन्य किसी साहित्य में उल्लेख नहीं है" (पृष्ठ ६३ History of Sanskrit Literature)

मैक्समूलर का यह वचन इतना सत्य है कि वेचारे मैक्समूलर को स्वय वेदों के परिसीमा की कल्पना नहीं थी। मैक्समूल र तो ग्रन्त तक यही समभता रहा कि वेदों की रचना किन्हीं गडेरियों ने ईसा पूर्व सन् १२०० के लगभग की। किन्तु इस ग्रन्थ में हमने बार-बार यह दर्शाया है कि भगवान् ने जब भी मानव को इस पृथ्वी पर रखा या उत्पन्न किया तब से इस विश्व की यन्त्रणा विशव करने वाले वेद परमात्मा ने मानव को उपलब्ध कराए। इस दृष्टि से वेदों से प्राचीन कोई ग्रन्य ग्रन्थ भी नहीं हो सकता ग्रीर वेदों से ग्रतीत इतिहास भी कोई हो नहीं सकता। पायिव जीवन का प्रारम्भ ही वेदों से हमा है।

वैदिक जीवनप्रणाली के उस देशी स्रोत के बारे में जर्मन दार्शनिक अगस्त्यस् एले गेल (Augustus Schlegel) लिखते हैं—"प्राचतम भारतीयों को देवी ज्ञान प्राप्त या इसका इन्कार नहीं किया जा सकता। उनका सारा स।हित्य स्पष्ट, गुद्ध, उदार भावों से ऐसा भरा पड़ा है कि उससे महान् देवी णक्तिका साक्षात्कार होता है। ग्रन्य किसी भी भाषा में ईश्वर-विषयक इतने गहरे विचार प्रकट नहीं किए गए हैं।" (द्रष्टब्य Wisdom of the Ancient Indians)

XAT.COM

यहाँ चलते-चलते हम एक बात कहे देना चाहते हैं। उस जमन व्यक्ति का नाम पूर्णतया संस्कृत, बंदिक परम्परा का है। श्लाधा यानी प्रशंसनीय। धौर धगस्त्यस नाम स्वयं घगस्त्य ऋषी का या उनके अनुयाजित्व का कोतक है।

क्सेगेन साहब यदि घपने जीवन काल में यह जान जाते कि स्वयं उनका नाम वैदिक प्रणाली का है (क्योंकि जर्मनी में भी लाखों वर्षों तक पूरी बंदिक सस्कृति रही है) तो उन्हें कितना धानन्द होता । हमारा यह सिंदान्त यदि मैक्समूलर, म्लेगेल प्रादि के काल में उपलब्ध होता तो विश्व इतिहास धौर वेदों की प्राचीनता के सम्बन्ध में उनके जो उल्टे-सीघे, गपड-शवड, लिचडी भाव हैं वे एक सुसंगत ऐतिहासिक सूत्र में पिरोए जाते।

इसरे एक जर्मन विद्वान् गोपेनइाँघर (Schopenhaur) ने लिखा है कि "सारे विश्व में उपनिषदों के जितना पवित्र भीर उदात्त अध्ययन उपलब्ध नहीं है। वह बब्बयन मेरे जीवन का समाधान रहा है और मरण समय भी उसी का मुभी समाधान रहेगा।" (पट्ठ ६१, The Upanishads, प्रस्तावना)

History of British India नाम के यन्य में लेखक Thornton ने निसा है 'नि:सन्देह सारे विश्व में हिन्दू राष्ट्र प्राचीनतम है। वह प्राचतम और सर्वाधिक तेजी से प्रगत हुमा - जब नाहल (नीलगंगा) की दरें पर पिरैमिड बढ़ें भी नहीं हुए वे, जब प्रावृतिक सम्यता के स्रोत समभे जाने वाले ग्रीस बीर इटली के प्रदेशों में जंगली जानवर ही निवास करते थे उस समय भारत एक धनी घोर वंभवसम्पन्न राष्ट्र था।"

पद्यपि इस प्रकार के सारे वचन हमारे सिद्धान्त का ही मण्डन करते हैं वर्षाप हम उनमें कुछ संशोधन सुभाना चाहते है। बात यह है कि महा-भारतीय युद्ध तक तो विश्व के सारे प्रदेशों में लगातार पूरी बैदिक संस्कृति पौर कोलवाल की भाषा संस्कृत रही। विखण्डन जो हुन्ना उस युद्ध के संहार के कारण हुआ। कई प्रदेश वीरान बन गए। कईयों में जन प्रत्योधक मात्रा में हताहत होने के कारण उनकी दुर्दणा हुई। यन्य देणों म बंदिक गासन और गुस्कुल गिक्षा टूट जाने से वे ग्रज्ञानी होकर पिछड़ गए।

किन्तु भारत में वह वैदिक संस्कृति संभल गई धौर चालू रही। तथापि सन् ७१२ ईसवी से इस्लामी हमलों से भारत स्थित वैदिक संस्कृति भी तहस-नहस हो गई।

पाठक यदि इतिहास की वह रूपरेखा ध्यान में रखें तो उससे सारी घटनाएँ भी स्पष्ट हो जाती हैं, इतिहास की सगति भी लगती है और य्रोपीय विद्वानों ने हिन्दू वैदिक संस्कृति के प्राचीनत्व और महत्त्व के वारे में जो विचार प्रकट किए उन्हें प्रधिक ब्यापक ग्रथ में लेने की पावश्यकता प्रतीत होती है।

उदाहरणायं जव पाण्यात्य विद्वान् कहते हैं कि वेद प्राचीनतम साहित्य है तो उसका अर्थ यह नहीं कि वे पाँच या दस हजार वर्ष पुराने हैं। सही ग्रयं यही होगा कि मानव के निर्माण के साथ ही वेदों का निर्माण हुना। जब वे कहते हैं कि वेद ग्रादि प्राचीन साहित्य वड़े उच्च कोटि का है तो उसका कारण यह जान लेना चाहिए कि वेद धीर भगवद्गीता ता प्रत्यक्ष भगवान् की देन है और उपनिषद्, रामायण, महाभारत, पुराणादि ग्रन्थ देवतुरूप योगी और ऋषियों की देन हैं।

प्राध्यापन वेयर (Weber) ने कहा है (पुष्ठ ४ History of Indian Literature, सन् १८८२) "जो लिखित साहित्य हमें उपलब्ध है उसमें भारत का प्राचीन (संस्कृत) साहित्य, जो कि विपुल मात्रा में उपलब्ब है, प्राचीनतम साहित्य है। यह हमारा निष्कर्ष सुयोग्य है।"

बीसवीं ईसबी शताब्दी के अन्त में श्रीमती ऐनी वेसेंट नाग की एक ग्रांग्ल महिला भारत के स्वतन्त्रता ग्रान्दोलन में हिस्सा लिया करती थी। उसने लिखा है (Hindus, Life Line of India, by G.M. Jagtian ने मुखपृष्ठ के ग्रन्दर के भाग में दिया उद्धरण देखें) "विश्व के विविध धर्मों का अध्ययन लगभग चालीस वर्षतक करने के पश्चात् मुभ्ने हिन्दूधमं के इतना सर्वगुणसम्पन्न योर ब्राध्यात्मिक धर्म ग्रन्य कोई नहीं दिला। उस घमंके दाबत जितना षथिक ज्ञान बढता है उतना ही उसके प्रति प्रेम बढ़ता है। उसे अधिकाधिक जानने का यत्न करने पर वह अधिकाधिक स्रमोल-सा प्रतीत होता है। एक बात पक्की ध्यान में रखें कि हिन्दुत्व के

बिना हिन्दुस्थान का कोई व्यक्तित्व नहीं है। हिन्दुत्व ही हिन्दुस्थान की जड़ है। यदि हिन्दुत्व से हिन्दुस्थान बिद्धड़ गया तो हिन्दुस्थान उसी तरह निष्माण होगा जैसे कोई वृक्ष उसकी जड़ें काटने से होता है। भारत में कई मिष्माण होगा जैसे कोई वृक्ष उसकी जड़ें काटने से होता है। भारत में कई ममें मोर कई जातियों है तथापि उनमें से कोई भी हिन्दूध्यमं के इतने प्राचीन नहीं है मोर भारत के राष्ट्रीयस्व के लिए वे भावश्यक नहीं हैं। वे जैसे माए वैसे (एक दिन) चने भी जाएँग किन्तु हिन्दुस्थान तो बना रहेगा। किन्तु बिह्दिस्य ही नष्ट हो गया तो भारत में रह ही क्या जाएगा? केवल एक भूमि। मतीत के श्रेष्ठत्व की केवल एक (खोखली, सूखी) स्मृति। भारत का साहित्य, कला, ऐतिहासिक इमारतें मादि सब पर हिन्दुत्व की ही तो छाप है। घोर यदि हिन्दू ही हिन्दुत्व को सुरक्षित नहीं रखेंग तो मोर कोन रखेगा? यदि भारत के सन्तान ही हिन्दुत्व को नहीं मननाएँग तो हिन्दुत्व का रक्षण कीन करेगा। भारत ही भारत का रक्षण कर सकता है। घोर भारत घोर हिन्दुत्व एक ही व्यक्तित्व है।"

यह बड़ा ही मौलिक कथन है। केवल भारत के ही नहीं अपितु सारे विश्व के लोगों को धौर नेताओं को हिन्दुत्व की रक्षा करनी चाहिए। क्योंकि भारत धौर हिन्दूधमं मानों जैसे सारे मानव-जाति के और अन्य जीवों के भी माता-पिता या पालक हैं। भारत और हिन्दू धमं के विना सारा विश्व एक अनावालय और पागलखाना वन जाएगा। विश्व से बाइबल या कुरान नष्ट हो जाने पर विश्व की कोई हानि नहीं होगी। किन्तु यदि विश्व से बेद, डवनियद, रामायण, महाभारत, पुराण, भगवद्गीता, योग, संस्कृत भाषा धादि नष्ट हो गए तो मानो मानवता का प्राण ही चला जाएगा। उनको बचाना हो तो हिन्दुत्व को बचाना आवश्यक है क्योंकि हिन्दुत्व के धावार पर शे नो वे सारे टिके हुए हैं।

# विद्व के पंथों में वैदिक उद्गम के प्रमाण

वर्तमान युग में हिन्दूधमं उफं वैदिक प्रणालों को ईसाई, इस्लामी पादि पंथों जैसा ही एक माना जाता है। यह तो पड़दादा को प्रणीत के समान मानने जैसी बात हुई। कहा ईसाई ग्रीर इस्लाम जैसे केवल १४०० से १६०० वर्ष ग्रवधि के ग्राधुनिक पंथ ग्रीर कहां करोड़ों वर्ष प्राचीन सारे विश्व की मूल एकमेव वैदिक प्रणाली! उनमें बराबरी का नाता जोड़ना योग्य नहीं। ग्रतः वेद, वाइबल ग्रीर कुरान को बराबरी के धमंग्रन्थ समभाना भी बुद्धिमानी नहीं। इस्लाम ग्रीर ईसाई धमं के प्रसार तक वैदिक प्रणाली में ही तो विश्व की जनता पली थी। ग्रतः ग्राज ग्रपने ग्रापकों जो यहूदी, बौद्ध, ईसाई, मुसलमान ग्रादि कहते हैं उनके पूर्वज सारे वैदिक धर्मी यानि हिन्दू थे। इसके प्रमाण उन सबकी परम्परा ग्रीर परिभाषा में ग्रभी तक गुथे हुए हैं।

इस्लाम, ईसाई ग्रादि पंथ जनता जनार्दन में गुटबाजी निर्माण करते हैं। बैदिक प्रणाली ऐसे वैयक्तिक भेदभाव में पड़ती ही नहीं इसमें बुद्ध, ईसा या मोहम्मद जैसे किसी एक व्यक्ति को सर्वश्रेष्ठ, सर्वज्ञानसम्पत्न गौर ईसा या मोहम्मद जैसे किसी एक व्यक्ति को सर्वश्रेष्ठ, सर्वज्ञानसम्पत्न गौर सर्वगुण-सम्पन्न माना ही नहीं। बैदिक प्रणाली प्रातः से रात सोने के समय सर्वगुण-सम्पन्न माना ही नहीं। बैदिक प्रणाली प्रातः से रात सोने के समय तक की एक शुद्ध सात्त्विक ग्राचार-विचार पद्धित है, जिसमें प्रत्येक के शांत तक की एक शुद्ध सात्त्विक ग्राचार-विचार पद्धित है, जिसमें प्रत्येक के शांत सर्वभावपूर्ण ग्राचरण का महत्त्व है न कि किसी एक व्यक्ति के नाम का।

मुसलमान, ईसाई, पारसी, यहूदी, बौद्ध म्रादि सबके पूर्वज बैदिक, प्रणाली के अनुयायी थे इसके जो विविध प्रमाण है उनमें उन सबके प्रणाली के अनुयायी थे इसके जो विविध प्रमाण है उनमें उन सबके प्रध्यात्मवाद का भी अन्तर्भाव है। मुसलमान और ईसाई व्यक्ति यदि मिन्नी परम्परा और परिभाषा पर यदि बारीकी से विचार करें तो उन्हें

उनमें उनके मूल वैदिक सम्यता के चिल्ल दिखलाई देंगे। वैदिक परम्परा के सनुसार शोषशायी भगवान् विष्णु के नाभिकमल

पर बह्मा निर्माण हुए। बह्मा ने विश्व का निर्माण किया और साथ ही वेद-यन्त्रणा का ज्ञानग्रन्थ बेद भी मानव को प्रदान किया। तभी से वेद पीती दर पीती मुलोद्यत रखने की परम्परा सारे विश्व में कई पंडित कुटुम्बों द्वारा चलाई जा रही है।

## अवतार सम्बन्धी भविष्यवाणियाँ

मृत ज्ञान के सरक्षण की उस परम्परा के साथ ही भगवान् विष्णु ने मानवों ने गासन का कार्य प्रशिक्षित क्षत्रियों पर सौंपा।

उसी समय यह भी कहा कि क्षत्रिय शासकों के नियन्त्रण के बाहर यदि परिस्थिति जाती रही तो प्रधर्म को रोकने के लिए और सच्चरित्र व्यक्तियों के रक्षण के लिए स्वयं भगवान् अवतार लेते रहेंगे।

वही भविष्यवाणी यहदी लोगों में भी प्रचलित है। यहूदी लोग भगवान् कृत्य के यद् लोग है। ईसाई लोगों के बाइबल के जो विविध भाग है उनमें 'प्राचीन धर्मवाणी' (Old Testament) नाम का भाग है। उसमें इस मेबियाबाणी का उल्लेख है। यतः ईश्वरावतार-सम्बन्धी मूल भविष्यवाणी वैदिक परम्परा की है। वही यहदियों की धर्मदाणी में ली गई है घोर उसी का अन्तर्भाव ईसाईयों के वाइवल में भी किया गया है।

प्रव जीसम् काइस्ट (Jesus Christ) इस नाम को देखें वह ईशस् कृष्ण का विकृत उच्चार है। इसलिए तो-

यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिभवति भारत । यभत्यानमधर्मस्य तदात्मानं सजाम्यहम् ॥ यह भौतायवाणी बाइबल में भी ग्रन्तर्भत है।

कुरात में भी खबाहम से ईसामसीह (यानि जीसस् काइस्ट) तक की नारी वयतार-परम्पराका उल्लेख है। उसी परम्परा में आगे पुनः धर्म-संस्थापम-हेत् माहम्मद का जन्म हुन्ना बतलाया गया है।

इस प्रकार यहदी, इंसाई ब्रोर इस्लामी पंथ परम्परा में जिस मूल धमंत्रवर्तक Abraham का उल्लेख हुया है, वे 'ब्रह्मा' ही तो हैं। ब्रह्मा को 'अबह्या' कहना वैसी ही विकृति है जैसे 'स्कूल' और 'स्टेशन' अव्दों को 'इस्कूल' ग्रीर 'इस्टेशन' कहने में होती है।

मुसलमानों में तो वही बैदिक मूल 'ब्रह्मा' नाम प्रवाहम के बजाए 'इब्राहीम' उच्चारा जाता है।

#### करान का दावा

क्रान की बात निकली ही है अत: एक और मुद्दे का स्पार्टीकरण यहा कर देना उचित होगा। मोहम्मद यह ग्रन्तिम पैगम्बर होने का दावा कुरान में किया गया है। वह कतई तर्कसंगत नहीं है। क्योंकि लाखों वर्ष भीर मानवी पीढ़ियों का निर्माण यदि होता रहा तो समय-समय पर ईश्वरावतार या श्रेष्ठ पथप्रदर्शक व्यक्तियों के ग्रवतार की परम्परा तो चलती रहना अनिवायं है। प्रलय यदि निकट हो तो ही मोहम्मद का अन्तिम पैगम्बर होने का दावा सही हो सकता है। किन्तु प्रलय तो इतना निकट नहीं है क्योंकि अभी कलियुग के लाखों वर्ष शेष है। अतः कूरान देववाणी सिद्ध नहीं होती। क्योंकि देववाणी में कुछ गलत कथन नहीं हो सकता क्योंकि ईश्वर सर्वज्ञानी है। श्रीर कुरान में तो मोहम्मद ही श्रन्तिम पैगम्बर होने का वह दावा किया गया है जो तकसंगत न होने के कारण गलत सिद्ध होता है। हाँ! उसका एक ग्रीर ग्रयं भी हो सकता है कि इस्लाम धर्म ही नष्ट हो जाने वाला है ग्रतः मोहम्मद के सिवाय उस धर्म का कोई ग्रीर पैगम्बर नहीं होगा। उसका ग्रीर एक प्रमाण है। मुसलमानों में ही कादियान का अहमदिया पथ है जिनका दावा है कि पंगम्बरों की परम्परा मोहम्मद के पश्चात् भी चलती रहेगी। ग्रीर अहमदिया पथ के संस्थापक ही मोहम्मद उपरान्त एक और पैगम्बर हुए।

#### शंतान

अव यूरोपीय ईसाईयों का 'सॅटन्' (Satan) नाम और इस्लामी परम्परा का 'जैतान' नाम देखें। दोनों एक ही हैं। ग्रांग्ल भाषा में जनि ग्रह को 'सॅटनं ' (Saturn) कहते हैं। शनि पीड़ा-दु:स संकटकारी ग्रह है। अतः सॅटन् शब्द सॅटनं का ही अपश्रंश है। Satan शब्द भी स्वयं संस्कृत

'सत्-न' बानि जो सत्य नहीं है, इस विवरण से स्पष्ट हो जाएगा कि छल-

कपट करने वाला शैतान या सँटन् (Satan) यह (असत्य) सत्-न और

चनकारी जिन के ही इस्तामी भीर ईसाई भपश्रंश हैं।

वैदिक परम्परा के अनुसार आरम्भ के मानव सारे देवोत्पन्न देवपुत्र होने के कारण 'सुर' कहलाए। उनमें फूट, कलह, दुर्गुण आदि जैसे-जैसे बड़े तैसे-तैसे वे यक्ष, किन्नर, गन्धवं म्रादि पृथक् गुट बने । कुछ जो बहुत हुष्ट भौर घमडी हुए, उनका सुर के बजाय असुर नाम पड़ा। उन्हीं के राक्षस, देत्य, दानव भादि नाम भी पड़े। हो सकता है कि असुरों में राक्षस, देत्य, दानव मादि भिन्न-भिन्न गुट हों।

#### अवतार

'सक्तार' गब्द 'सबतरण' यानी 'उतरने' का द्योतक है। भगवान् भवतार नेते हैं तो बैकुण्ठ नोक से पृथ्वी पर भवतरण करते हैं। अतः उन्हें बबतार कहा जाता है। यूरोपीय शब्द prophet भी संस्कृत 'प्र-पत' शब्द है। प्र-पत का प्रमं है-(पृथ्वी पर) गिरना (वैकुण्ठ से)। इस्लामी भाषा में उसे पैगम्बर कहते हैं जो 'प्र-ग्रम्बर' या प्राग-ग्रम्बर का अपभ्रंश है। उसमें बम्बर शब्द भी बाकाश का द्योतक है।

संस्कृत में ईश्वर का द्योतक 'इशस्' शब्द ही 'जीसस्' (iesus jesus) उच्चारित होना स्वाभाविक था। क्योंकि i और j के लेखन में प्रोपीय परिपाटी में लगभग कोई भेद ही नहीं है। उसी शब्द को यहदी नोग jesus के बजाय issac ऐसा लिखने लगे। उसमें अन्तिम 'c' अक्षर का बद तक 'स' उच्चार होता या तद तक 'ईणस्' ही issac का उच्चार या। किन्तु धागे चनकर 'c' घलर का 'क' उच्चार होने पर issac नाम का उच्चार मूल संस्कृत में जो 'ईश्रम्' बनता है उसे छोड़कर यहूदी लोग उसे 'घायमेंक' कहने लगे। इस्लामी परम्परा में वही शब्द 'ईशाक' कहनाया गया। इस प्रमाण से यह स्पष्ट है कि सारे विश्व में प्राचीन काल में भगवान् का नाम बैदिक परम्परा के भनुसार ईशास् ही था।

#### प्रलय की कल्पना

वैदिक प्रलय की परम्परा भी सारे पंथों में उतर बाई है। प्रलय के पश्चात् मनु के द्वारा मानव की उत्पत्ति होती है। उसी मनु को बाइबल में 'नोहा' कहते हैं और इस्लामी परम्परा में 'नूह' कहते हैं। संस्कृत में 'मनु:' यानि (मनुहु) ऐसा उच्चारण होने के कारण उसका उल्लेख यहूदी धौर ईसाई लोगों में 'नोहा' धौर मुसलमानों में 'नूह' ऐसे उच्चारण कड

#### आदम

ईसाई और इस्लामी परम्परा में प्रथम ईश्वर-निर्मित मानव को 'श्रॅडम्' (Adam) कहते हैं। इस्लामी परिभाषा में उसे आदम' कहते हैं। उसी से 'ग्रादमी' शब्द बना। संस्कृत शब्द 'ग्रादिम' यानि 'सर्व प्रथम्' है। इसी प्रकार विष्णु भगवान् को भी 'ग्रादिनाथ' कहते हैं।

वैदिक परम्परा की वराह ग्रवतार की ग्राख्यायिका में स्वायंभुव मनु भीर उसकी धर्मपत्नी शतरूपा को ब्रह्मा द्वारा प्रजोत्पत्ति करने का भादेश दिया जाता है। उसी प्रकार ईसाई बाइबल में भी झंडम और ईव्ह दम्पत्ति को प्रजोत्पादन का आदेश दिया जाता है। कुरान को वह सारी परम्परा स्वीकृत है।

## विमृति

ईसाई परम्परा में ईश्वर, आत्मा और जीभस् (ईशस्) यह त्रिमूर्ति कही जाती है। तीनों एक ही ईश्वर के ग्रंश हैं यह ऊपर दिए शब्दों से स्पष्ट है। वह वैदिक परम्परा के ब्रह्मा-विष्णु-महेश त्रिमूर्ति की ही ईसाई कबड़-खाबड़ नकल है।

#### मरिअम्मा

ईसाई परिभाषा में ईशस् उर्फ जी अस् की माता 'मेरी' (Mary) कही जाती है। यह तो मरि-ग्रम्बा उर्फ 'मरिग्रम्मा' का ही ग्रनुवाद है। मरिग्रम्मा के मन्दिर दक्षिण भारत में विपुल हैं। 'मरिग्रम्बा, वैदिक देवी

150 उसी को 'मात्रेकी' कहते है। ईसाई परम्परा में वही संस्कृत शब्द सगभग क्यों-का-स्पी Mater Dei (मैंट रहेई) कहा जाता है जो 'मातृदेवी' का हो तोड़ा-मरोहा उच्चारण है।

रोम नगर का प्राचीन विक्या मन्दिर

बूरोप के इटली देश की राजधानी रोम में 'वेस्टा' (Vesta) का बहुत बिगाल मन्दिर या ऐसी किबदन्ती है। 'विष्णु' नाम का ही अपभ्रंश बस्टा था।

हनुमान्

XAT.COM

प्राचीन ग्रांप में रामायण का पाठ होता था। रामलीला भी होती यो । इसी कारण सम, हनुमान् बादि नाम यूरोपीय परम्परा में कायम हैं। बमेन देश में Heneman लिखा जाता है। ग्रन्य देशों में Heinemann तिसा जाता है। वह हनुमान् नाम ही है।

इस प्रकार की समानता बतलाई जाने पर कुछ ग्रविचारी व्यक्ति ऐसी गंगा उपस्थित करते हैं कि वैदिक प्रणाली ही ईसाई और इस्लामी परम्परा पर बाधारित होने का दावा किया जाए तो ?

ऐसी जब शंका थाए तो प्रत्येक परम्परा की ग्राप् कितनी है, प्राचीनतम कीन है इसका विचार किया जाना चाहिए। जैसे किसी घरसी वर्षीय वृद्धा में भीर एक बाट वर्षीय कन्या में समानता है तो पूर्वज कीन है स्रीर वंशज कोन है इसका निर्णय ऋट्हों जाता है। उसी प्रकार जब यह ध्यान में लिया जाए कि वैदिक परम्परा लाखों-करोड़ों वर्ष पुरानी है जबकि ईसाई द्योर इस्तामी परम्पराएँ १६०० ग्रीर १४०० वर्षों तक ही सीमित हैं तब ईसाई भीर इस्लामी परम्परा का उद्गम वैदिक परम्परा से ही हुआ, यही निष्क्यं निकलता है।

## संस्कृत ही विश्वमाया थी

वेदों की घोर प्राचीनतम सारे वैदिक साहित्य की भाषा संस्कृत ही होते के कारण बैडिक संस्कृति के साय-साय संस्कृत ही प्राचीन काल में सारे विश्व की भाषा रही है। ऊपर उद्भव किये हुए उदाहरणों से भी वह स्पष्ट हो जाता है। संस्कृत प्रव्दों के विकृत उच्चार ही प्रत्येक भाषा में रूढ़ हैं। एक अन्य प्रमाण यह है कि बाइबल के Genesis खंड के स्यारहवें ग्रध्याय में उल्लेख है कि "And the whole earth was of one language and one speech. And it came to pass as they journeyed from the EAST, that they found a plain in the land of Shiner, and they dwelt there. And the Lord said, Behold the people is one and they have all one language... The Lord scattered them abroad from thence."

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है "सारे पृथ्वी की एक ही भाषा, एक ही बोली थी। और जब वे पूर्व से (पश्चिम की ग्रोर) चले उन्हें शिनेर प्रदेश में एक मैदान दिखा और वे वहीं बसे। तब भगवान् ने कहा, 'देखों सब एक ही है और सब की भाषा एक ही है "भगवान् ने वहीं से उन्हें ग्रलग-ग्रलग प्रदेशों में भेजा।"

बाइबल का 'प्राचीन धर्मवाणी' (old Testament) नाम का जो पूर्वार्ध है उसके विभिन्न खंडों को Books of Moses यानि भगवान् के पुस्तक कहते हैं। Moses शब्द महेश का अपश्रंश है। यहाँ महेश की शंकर भगवान् न समभकर महा-ईश यानि 'परमेश्वर' ऐसा ही उसका स्रर्थ लेना च।हिए। स्रतः उस परमपिता भगवान् के पुस्तक यानि वेद।

मोभोस् उर्फ महेश की जन्मकथा भी कृष्ण के जन्म-कथा की नकल मात्र है।

इस प्रकार मुसलमान ग्रीर ईसाई कहलाने वाले जन मूलत: वैदिक-धर्मी ही होने के कारण कितना ही अच्छा होगा यदि वे उनके १४०० या १६०० वर्ष पूर्व के वैदिकी परम्परा में सम्मिलित हो जाएँ। इतिहास से यदि ऐसा सवक न सीखा जाए तो इतिहास पढ़ने का लाभ ही क्या ?

# बाइबल एवं कुरान सृष्टि-निर्माण का वैदिक वर्णन ही दोहराते हैं

यद्यपि ईसाई मौर इस्लामी पंच वैदिक प्रणाली के विरोधक और प्रति-स्पर्धी माने जाते हैं तथापि वे दोनों वैदिक प्रणाली में दिया सृष्टि-निर्माण का वर्णन ही दोहराते हैं। घतः मुसलमान ग्रीर ईसाई जो अपने आपको वैदिकप्रणाली से भिन्न समभते हैं उनका इतिहास, धर्म ग्रीर अध्यात्म-सम्बन्धी ज्ञान प्रधुरा ग्रीर विकृत ही माना जाना चाहिए।

यहां यह झ्यान रहे कि कुरान झपने झापमें एक पूरा ग्रन्थ नहीं है। इसके झनेक कारण हैं जिनमें से एक यह कि बाइबल में उल्लिखित ईसाईयों की पूरी परम्परा मानकर कुरान इस्लाम को ईसाइयत की अगली कही के रूप में प्रस्तुत करता है। अतः जो बाइबल में उद्धृत है उसे कुरान स्वोक्षत करता है। अतः हम यदि यह सिद्ध करें कि बाइबल स्वयं वैदिक प्रणानी को दोहराता है तो उससे यह स्पष्ट हो जाता है कि कुरान भी उसी बैदिक परम्परा को शिरोधायं समऋता है।

प्राचीनतम वैदिक साहित्य में मत्स्यपुराण का ग्रन्तर्भाव होता है। इस पुराण में भगवान् द्वारा किए गये सुव्धिनिर्माण का वर्णन मिलता है। वह डाविन की तरह किसी एक व्यक्ति की कपोलकल्पना नहीं है। उसमें परमात्मा द्वारा सुष्टि-निर्माण का वर्णन उसी प्रकार भ्रक्तित है जैसे किसी बालक के जन्म की कथा उसके माता-पिता या दादा-दादी के हाथों उनके वहीं में सिसी मिलती है।

#### सृष्टि-निर्माण

XAT.COM

पुराणों में दिए बर्णनानुसार सर्व गक्तिमान् स्वयंभू भगवान् विष्णु सीरसागर में सहस्र फन बाले प्रनन्तनाग पर लेटे हुए हैं। उनके मन में विश्वितमाण की इच्छा जागृत होती है। अनन्त नाग के मोड एक प्रकार युगों-युगों के ढके भविष्य के मोड़ है। अनन्त नाग के गरीर में भी कुछ हलचल प्रतीत होती है। नाग के एक एक मोड़ को लपेट जैसे-जैसे चुलती है वैसे एक-एक युग के इतिहास का आविष्कार होता रहता है। सूजन का यह आरम्भ था। मन्द-मन्द वायु बहने लगी। वातावरण में भोम्-ग्रोम् की ब्वित गूँजने लगी। विष्णु के नाभि से निकले नाल समान कमलदंड पर चतुमंख ब्रह्मा प्रकट हुए। उनके एक हाथ में वेद थे जिनमें उल्लिखित योजनानुसार ब्रह्माजों ने परमात्मा की आजा से और परमात्मा की निगरानी में सृष्टि-निर्माण का कार्य आरम्भ कर दिया। किसी मानवी कारखाने का निर्माण भी तो ऐसा ही किया जाता है। आरम्भ में तैयार किए लेखा के आधार पर ही अधीक्षक कारखाने के एक-एक भाग को सम्पन्न करता है। या हम यूँ कहें तो अधिक उचित होगा कि ब्रह्मा जी ने मूल बैदिक लेखा के आधार पर जैसे सृष्टि रचना की, ठीक उसी आधार पर मानव अपने विविध यन्त्रालय आदि सिद्ध करते रहते हैं।

ब्रह्मा ने ही मुखिया और प्रबन्धक बनकर ग्रनन्त तारकापुंज, नक्षत्र, कोटि-कोटि सूर्यमंडल, बनस्पति, पशु-पक्षी, नरनारी, ऋषि-मुनि, विभिन्न विद्या और कलाओं में प्रबीण गुरुजन ग्रादि से सुसज्जित ऐसे इस विश्व का निर्माण किया। इस प्रकार विविध बनस्पति, जीव-जन्तु, पशु-पक्षी और मानव-इत्यादि प्रजनन की पूर्व तैयारी करके ही विश्व का यह नाटक ग्रारम्भ हुग्रा।

#### वाइबल में भी वही वर्णन

वर्तमान बाइबल में सृष्टिनिर्माण का वही वर्णन प्रथम पृष्ठ के ग्रारम्भ के तीन-चार वाक्यों में समेटा गया है। उस प्रथम खंड का नाम है Book of Genesis यानि जन्म-कथा खंड। Book यह ग्राग्न शब्द संस्कृत 'पुस्तक' शब्द का ही ग्रपभंश है। इसका विवरण देखें। पुस्तक शब्द का मध्य जोड़ाक्षर 'स्त' इतिहास के उथलपुथल ढीले पुर्जे की तरह गिरकर लुप्त हो गया। शेष रह गया 'पुक'। उसमें 'प' का उच्चारण या ग्रपभंश 'व' होने से 'पुक' का उच्चारण 'बुक' होने लगा। पुस्तक को ग्रेशेजी में

इसी कारण 'युक' कहते हैं 'जेनेसिस' (Genesis) भी 'जन्मस्' शब्द है।

बाइबस में दिया बर्णन इस प्रकार है—"In the beginning God created heaven and earth. And the earth was without form and void: and darkness was upon the face of the deep. And the spirit of God moved upon the face of the waters."

यानि बाइबल के सनुसार प्रारम्भ में ईश्वर ने आकाश और पृथ्वी (यानि कोटि-कोटि विष्व) निर्माण किए। उन्हें प्रथम कुछ विशेष आकार नहीं या। सर्वेच प्रत्यकार छाया या प्रीर जून्यावस्था थी। ग्रीर भगवान

को प्रतिमा जल के ऊपर विराजमान थी।"

यह बही क्षीरसागर में जेप पर लेटे भगवान् विष्णृ का ही तो वर्णन है। कुरान को भी स्वाभाविकतया वह मान्य है। अतः वाडवल की और यहरी नोगों के Old Testament नामक प्राचीनतम जितने संस्करण मिने उन्हें मारोधकों को बारीकों से देखना प्रत्यन्त धावश्यक है। हो सकता है कि उनमें वैदिक पुराणों में दिया सर्टि-उत्पत्ति का वर्णन ज्यो-का-स्यों हो। क्योंकि बाइबल प्रथम घरमाइक भाषा से ग्रीक, लैटिन ग्रादि भाषा म अनुवादित होते-होते ग्राधनिक युरोपीय भाषाग्रों में अनुवादित की गई। तेमा करते-करते उसके त्योरे में में कई उल्लेख छोड़ दिए गये तो कई मनगरन बातें बाइबल में समाविष्ट होती रही । ग्रतः प्राचीनतम बाइबल धीर यहदियों के धर्मग्रन्यों का बारीकी से ग्रध्ययन ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है। उनमें बैदिक पुराणों की परमारा की छवि अधिकाधिक प्रमाण में दिखलाई देगी।

## बाइबल में ओ३म् का उल्लेख

बाइबन के 'न्यू टेस्टमेंट' (New Testament) नाम के उत्तर खंड में जॉन (John) विभाग में लिखा है—In the beginning was the word, and the word was with God, and the word was God. इसका प्रमं हे सबंध्रयम एक ध्वनि (शहद) निकला, वह शहद ईश्वर का था यपिन वह शब्द बह्या हो था।"

त्लसी के पौधे की पूजा

जिस प्रकार तुलसी के पौधे को वैदिक परम्परा में सर्वोच्च सम्मान एवं स्थान दिया गया है, उसी प्रकार यहूदी, मुसलमानों एवं क्रिक्वियनों में भी प्राचीनकाल में इसे सम्मान प्राप्त था।

तुलसी के बारे में फॅनी पाक्स लिखते है-"इस पौधे को हिन्दू एव मसलमानों में उच्च सम्मान प्राप्त है। यह प्रोफेट में लिखा है कि उसने कहा 'हसन एवं हुसैन इस दुनियां में मेरे दो प्यारे तुलसी के पीधे हैं।" (40 83, vol-I: wanderings of a Pilgrim in Search of the Picturesque' by Fanny Parks, Oxford University Press, London, 1975).

#### रुद्राक्ष माला

जप की संख्या गिनने के लिए, विश्वभर में काठ की माला या रुद्राक्ष माला का प्रयोग, प्रमाणित करता है कि ईसाई धर्म एवं इस्लाम वैदिक संस्कृति के ही ग्रंश हैं। फॅनी पावसं लिखती हैं-रुद्राक्ष की मालाग्रों का प्रयोग इरान एवं भारत में मुसलमानों और हिन्दुओं में एक ही काम के लिए है। "यह ध्यान देने की बात है कि ईसाईयों, मुसलमानों एवं हिन्दुओं में माला का प्रयोग समान है। जबकि वे दूर रहते हैं तथा अलग है। (पु० २५८, वही)

अंग्रेजी का रोभरी (rosary) शब्द रुद्राक्ष का ही अपभ्रंश है।

#### काबा का शिवमन्दिर

फॅनी पानसं लिखती हैं 'हिन्दू लोगों का दावा है कि काबा की दीवार में फरसा पवित्र मक्का के मन्दिर का काला पत्थर (संगे ग्रस्वद) महादेव ही है। मुहम्मद ने वहाँ उसकी स्थापना तिरस्कारवश की। तथापि प्रपने प्राचीन धर्म से बिछुड़कर नए-नए बनाए गये मुसलमान उस देवता के प्रति उनके श्रद्धा भाव को छोड़ न सके झौर कुछ बुरे शकुन भी दिखलाई देने के कारण नए धर्म के नेताओं को उस श्रद्धाभाव के प्रति आनाकानी करनी पहीं।" (The Hindoos insist that the Black stone in the wall

religion to connive at it."

विश्वभर के मुसलमान उसी शिवलिंग का दर्शन करने जितनी बार मक्का जा सके जाते रहते हैं। इतना ही नहीं वे हिन्दू-परम्परा के अनुसार उसकी सात परिक्रमाएँ भी करते रहते हैं। क्या यह शिवजी के दैवी प्रभाव का चमत्कार नहीं है कि वे काबा में उन मुसलमानों को परिक्रमा करने पर विवश करते हैं जो मुसलमान ग्रीर किसी मस्जिद में कभी परिक्रमा नहीं करते ?

## करान में वेदों का उल्लेख

करान के दसवें अध्याय की सैतीसवीं आयत में उल्लेख है कि "यह बुरान ऐसा नहीं कि कोई अपनी और से गढ़ लाया हो। बल्कि इससे पूर्व भाए धमंग्रन्थों की पुष्टि ग्रीर भगवान की किताब का विस्तार ही कूरान 用言!"

भगवान् की किताब यानि वेद । ग्रतः कुरान में यह बात स्पष्ट की गई कि कुरान का मुलाधार और स्रोत वेद ही है। स्रतः कुरान के अर्थ लगाने में जहाँ मतभेद या शका हो वहाँ वेदों का ही आश्रय लेना योग्य होगा ।

## विविध धर्मग्रन्थ

ग्रनेक बार लोग विविध धर्मग्रन्थों का एकसाथ उल्लेख कर यह ग्रविचारी मत प्रकट कर देते हैं कि सारे धर्म ग्रच्छे है, कोई भी धर्म कोई व्रा उपदेश नहीं करता खतः शारे धमंग्रन्थों का समान सम्मान करना चाहिए, किसी धर्म या धर्मग्रन्य को बुरा नहीं कहना चाहिए "इत्यादि-इत्यादि ।

सार्वजनिक शान्ति बनाए रखने के लिए विविध गुटों के नेता भने ही ऊपर लिखित प्रकार के वचन बार-बार कह देते हों तथापि उनका वह कथन इतिहास और तर्क की दृष्टि से बड़ा भ्रमपूर्ण और गलत है।

मूल एक बात ध्यान में रखना आवश्यक है कि धर्म एक ही होता है। अनेक धर्म हो ही नहीं सकते। धर्म वह होता है जिसमें आचारसंहिता होती है-कि प्रत्येक मानव को सारा जीवन प्रातः से रात्रि तक कैसा ग्राचरण करना चाहिए।

ऐसा ग्राचार धर्म केवल वैदिक प्रणाली में ही कहा गया है। प्रातः सूर्योदय पूर्व जागना, रात को जल्दी सोना, दिन-भर पिताधर्म, पुत्रधर्म, मातृधमं, राजधमं ग्रादि ग्रपनी-ग्रपनी भूमिका भली प्रकार निभाना, घाहार उतना ही करना जितना शरीरपोषण के लिए यावश्यक हो, परोपकार करना, चराचर विश्व के कण-कण में भगवान का अस्तित्व पहिचानना, अनासक्ति, अपरिग्रह, दान, तप बादि तत्त्नों के बनुसार जीवन विताना, श्राचार, विचार ग्रीर उच्चार की श्रीभन्नता रखना, सत्य हो बोलना, किसी जीव को पीडा नहीं देना ग्रादि-ग्रादि।

ऐसी ग्राचारसंहिता ईसाई या इस्लामी धमंग्रन्थों में प्रन्तर्भूत नहीं है। ग्रतः वे केवल पंथ या विशिष्ट नेता के नाम से संघटित प्रधिकार के

प्रशिलाणी गुट है। ईसाई प्रथ की मूल धारणा है कि ईसा ने अपने आपको इसनिये मुली पर चढ़वा लिया कि सृष्टि के घन्त तक उसके घनुयायी कहनाने बाने सभी के सारे ही पाप घुन जाएँ। इसका अर्थ यह है कि विश्व-भर के हजारों पीडियों के करोड़ों मानव चाहे जितने पाप करते रहें वे यदि इतना वह दें कि हे ईसामसीह, मैं तेरा धनुयायी हूँ तो उनके पाप क्षम्य समस्वर उन्हें मोक्ष दिया जाता है।

कुरान का तो कहना ही क्या है ? उसके अनेक धायतों में काफरों को

मुटने के, मारने के बौर छलने के आदेश दिए गए हैं।

उदाहरण कुरान (६: ४) की यह ब्रायत पढ़ें, "फिर जब (मियाद वाने बार) भदव के महीने बीत जावें तो उन (भहद तोड़ने वाले) मुशरिकों को उहाँ पास्रो करत करो सौर उनको गिरफ्तार करो, उनको घेर लो भौर हर पात को जगह उनकी ताक में बैठो। फिर ग्रगर वह लोग (कुफ धीर शिक् से) तोबा करें और नमाज कायम करें और जकात दें तो उनका रास्ता होड़ दो। बल्लाह माफ करनेवाला बेहद मेहरवान है।" (पृष्ठ ३१६, करान का हिन्दी-धनुवाद, प्रकाशक, भूवन वाणी, १०६ रानी कटरा, ससनऊ-३)।

हुरान के ऐसे धनेक धादेशों से ही प्रथम धरवों ने ग्रीर पश्चात् उनके दबाब से मुसलमान बने ईरानी, तुकीं, अफगान, मंगोल आदि लोगों ने इस्लाम के नाम पर सारे विश्व में ग्रत्याचार ग्रोर व्यभिचार का ग्रातंक मचा दिया। ऐसे कुरान के पठन पर प्रतिबन्ध लगाए जाने सम्बन्धी कुछ षावेदन भी भारत स्थित कुछ न्यायालयों में दाखिल किए गए हैं।

इसी कारण इस्लाम धीर ईसाई पंथों को धर्म नहीं कहा जाना चाहिए। प्रोर धर्म न होने के कारण उनकी प्रोर उनके साहित्य की बैदिक-वर्ग प्रणाली धौर धर्मसाहित्य से बराबरी करना या एकसाथ उनका उस्तेस करना वक्संगत नहीं है।

## अरबों को हिन्दू प्रणाली

कार दिए इदरण में योगायोग से ऐसे दो उल्लेख हैं जिनमें इस्लाम-पूर्व घरव बेंदिकप्रणाली के हिन्दू ये ऐसा निष्कर्ष निकलता है। एक है अदव के चार महीनों का। वे चार मास जिनमें विशेष संयमीं का भीर नियमों का पालन करना चाहिए। इस्लामी त्यौहार ग्रादि ऋतुबढ नहीं होते। प्रति वर्ष ११ दिन घटाकर त्योहारों की तारीख निश्चित करने की प्रथा के कारण इस्लामी त्यौहार भिन्न-भिन्न ऋतु में घुमते रहते हैं। ग्रतः उनके लिए संयम के चार मास किसी विशिष्ट ऋतु से सम्बन्धित नहीं है। हर वर्ष विभिन्न ऋतु के चार मास विशेष संयम के समऋना वहा ग्रटपटा-सा लगता है। ग्रतः उनका स्रोत कोई ग्रीर है। वह स्रोत है 'वैदिक'। वैदिक परम्परा में वर्षाकाल के चार मास चातुमीस के नाम से प्रसिद्ध है। उनमें लोग विविध वत करते रहते हैं। इस्लामी प्रथा में भी चातुमांस का उल्लेख और महत्त्व अरब, ईरानी, तुर्क आदि लोगों के प्राचीन वैदिक प्रणाली का साक्ष्य है।

#### तोबा करना

'दूसरा उल्लेख है 'तोवा' का। 'तोबा' करना यानी किसी बात से दूर रहना। उससे परहेज करना। वह न करना। ग्रांग्ल भाषा में वही शब्द (taboo) 'टॅब्' बन गया है। अर्थ वही है। वह अववंदेद का शब्द है। ग्रथवंवेद में 'ताव्वं' ऐसा उल्लेख है। ताव्वं यानी निषिद्ध। जिसे करना नहीं चाहिए। इससे स्पष्ट प्रमाण मिलता है कि इस्लाग ग्रीर ईसाई बने देशों में प्राचीनकाल में धथवं ग्रीर ग्रन्थ वेद पढ़े जाते थे। ग्रस्तु

सर्व धर्म समान समभने वालों की तकंपड़ित के कुछ दोष तो हम ऊपर बता ही चुके हैं। एक यह कि धमं एक ही हो सकता है-वह है शुद्ध कर्तव्याचरण का। धर्म कभी भी अनेक नहीं हो सकते। दूसरा दोप है ग्रधिकार-लालसा से बने गठबंधन पंथों को धर्म समक्षकर वैदिक प्रणाली के बराबर मानना।

तीसरा दोष यह है कि विभिन्न ग्राकार-प्रकार ग्रार समय के बने सारे पंय कभी एक ही तोल,मोल, लाभ ग्रौर परिणाम के हो ही नहीं सकते। जैसे वैद्यक शास्त्र में यदि कोई कहे कि कोई भी धौपिध लो, सबके परिणाम समान होंगे; या धाहार के बाबत कोई कहे कि दूध-पकोड़े-मकोड़े धादि जो भी खाओं स्वास्थ्य के लिए सब का परिणाम समान रहेगा तो वह

कथन जितना धन्नानी सिड होगा उतना ही सारे धमंपय या धमंग्रंथ को

समान कहना घताकिक और सदोध है।

एक बौर ध्यान देने योग्य मुद्दा यह है कि कोई भी गुट या संगठन निजी बन्ध को पवित्र धीर ईश्वरदल कहे तो उस दावे को मान लेना उचित नहीं। मान्यता प्रदान करने की कोई निश्चित कसौटियाँ होती हैं। मुसलमानों के कुरान को घोर ईसाई लोगों के बाइबल को धर्मग्रन्थों की बो स्वीकृति प्राप्त हुई है वह उनके सैनिक शक्ति के भय के कारण हुई न कि उन बन्धों के गुण के कारण। कुरान धौर बाइबल में लिखें ब्यौरे का मर्च जानना तो दूर हो रहा, पूरा कुरान पढ़े हुए मुसलमान या पूरा बाइबल पढ़े हुए ईसाई गिने-चुने ही होंगे। इन गिनेचुने व्यक्तियों में कुरान या बाइबल में उद्देत बचनों का घर्ष समझने वाले तो और भी कम होंगे। धौर कुरान तथा बाइबल में बैदिक प्रणाली के घनेकानेक उल्लेख पहिचान सकने वाला तो शायद ही कोई व्यक्ति होगा ।

## सृष्टि-निर्माण के समय के धर्म ग्रन्थ

को भी प्रन्य ईश्वरदत्त होने का दावा करता है वह सृष्टि-निर्माण के समय मानव को प्राप्त होना भावश्यक है। तभी इसका मार्गदर्शन हर मानव को प्राप्त होगा। बाइबल घोर कुरान तो सृष्टिउत्पत्ति के करोड़ों वर्षं बाद पाए। पतः इन्हें ईश्वरदत्त नहीं माना जा सकता।

बाइबल का उत्तराघं तो ईश्वरदत्त होने का दावा भी नहीं करता। न्यू टेस्टामेंट यानी नया खंड कहलानेवाला बाइबल का भाग तो जॉन, ल्यूक, मैच्यू पादि व्यक्तियों ने क्योलकल्पित रूप से लिखा है। ईसा से अनेक वर्ष पत्चात् बाइबस का नया खंड लिखा गया।

हुरान और बाइबल में दूसरा दोष यह है कि उनमें घारम्भ से घन्त वक कोई एक तथ्य या सिद्धांत, प्रमाणों के तकसंगत कम से समक्राकर उनसे कोई बढ़ा निष्मर्थ निकाला हो ऐसी भी बात नहीं है। पानी की वेगवान् धारा में जैसे भवरें निर्माण होकर पानी एक ही स्थान पर घूमता हुआ दीसता है देते कुरान धौर बाइबल में एक ही वात घनेकों बार दोहराई गई है भीर विभिन्न दचन भीर विषयों के भव्यवस्थित हेर लगा दिए गए हैं।

महम्मद पैगम्बर द्वारा कुरान स्वयं में से पृथ्वी के मानकों को जपसब्ध कराने की जो बात इस्तामी परम्परा में कही जाती है वह भी इससिए तकंसंगत नहीं है कि मुहम्मद स्वयं तिखना-पदना नहीं जानते थे। वे सकेले एक संधेरी गुफा में ध्यानमध्न सवस्था में यदि साकाशवाणी से करान की शायतें मुनते ये तो वे स्वयं तो लिख नहीं पाते थे। धीर कोई स्यक्ति वहाँ या भी नहीं जो मुहम्मद के कथन के धनुसार धावतें उतार सके। ऐसा कोई लिपिक होता भी तो वह भी कुछ सिख नहीं पाता क्यों-कि गुफा में संधेरा भी या सीर वहां कागज, लेखनी सादि कोई लेखन-सामग्री भी नहीं थी। यतः यह कहना कि मुहम्मद द्वारा सुनी गई धायतें पत्यर, इंट या कवेलू के टुकड़ों से भूमि पर, गुफा के खत पर, दोवारों पर या किसी इंट या पत्थर पर निस्ती गई और मुहम्मद के मृत्यु के पश्चात् वह सारी सामग्री इकट्ठी की गई-यह बात विश्वासयोग्य नहीं है। इस्लाम की तलवार के उर से उस किवदंती के हां-में-हां मिलाना साहित्यिक या इतिहासकारों को मोभा नहीं देता।

## विश्व भाषा में ही धर्मग्रन्थ होना आवश्यक है

भाषा की भी एक कसौटी है जो ईश्वरीय संदेश मानवों के मार्य-दर्शन के लिए दिया गया हो वह ऐसी भाषा में हो जो समस्त मानव बोलते हों। बाइबल और कुरान जब लिखे गए तब तो विश्व में कई भाषाएँ बोली जाती थी। ऐसी घवस्था में किसी एक विशिष्ट भाषा में तिला बाइबल या घरवी में सुनाया गया कुरान उन्हों बंद लोगों के जिए हो सकता था जो उस भाषा को जानते थे।

वेदों की बात नितान्त भिन्न है। वेद सुव्टि के भारम्भ में दिए वए। तब संस्कृत ही समस्त मानवों की एकमेव भाषा थी। घतः संस्कृत में लिखे वेद सारे मानवजाति के लिए हैं।

इसी कारण बेद धौर अन्य पंचों के बन्यों में हाथी और बीटी जिलना पन्तर है, उनकी कोई बराबरी हो ही नहीं सकती।

विषय-भिन्नता

वेदों का विषय भी भौरों से भिन्त है। मसीम मनंत सृष्टि की यंत्रणा का विवरण घोर ८४ सक्ष योनियों में से जीवों की भ्रमणगाथा—यह है बेदों की व्याप्ति। कुशन ग्रीर बाइबल में इस प्रकार का विशाल ग्रीर सबंकष विवरण नहीं है। घतः वाइबल घौर कुरान तो केवल पंथीय ग्रन्थ है जबकि बेट समस्त सुष्टि के, सारे मानवों के युगयुगांतर के शायवत ग्रन्थ

कुरान भौर बाइबल के पीछे चाहे कितनी भी सैनिक शक्ति क्यों न हो, उससे भयभीत होकर कुरान और वाइवल की ग्राध्यात्मिक श्रेष्ठता का समयेन करना धनिवायं नहीं समभा जाना चाहिए। प्रत्येक वात की सत्यासत्यता की कसौटियाँ होती हैं। उन कसौटियों पर खरी उतरनेवाली बात को हो स्वीकार करना चाहिए। शास्वत धर्मग्रन्थों की क्या कसौटियाँ होती हैं उनका उस्तेस ऊपर किया है। सामान्य जन ऐसा नहीं करते। वे देसते हैं कि अधिकतर लोग क्या कहते हैं। उन्हीं के हाँ-में-हाँ मिलाने की सामान्य प्रवृत्ति होती है। उस परिपाटी को छोड़ प्रत्येक तथ्य का तर्क-संगत विज्लेषण करते हुए सिद्ध इतिहास पाठकों को प्रस्तुत करने का इस ब्रन्य का ध्येय है।

१८

## भाषा सिद्धान्त

वर्तमान पाण्चात्य शिक्षाप्रणाली में मानवों की भाषाएँ कैसे वनीं इसके सम्बन्ध में अनेकानेक विश्वम हैं। पाश्चात्य प्रणाली में भाषा णास्त्र को फायलॉलॉजी (philology) कहते हैं। भाषाशास्त्र सम्बन्धी पाश्चात्य विचारधारा की गहराई में यदि कोई उतरे तो वहाँ उसे विभिन्न ग्राबे-ग्रध्रे निराधार कल्पनाओं के ढेर दिखाई देंगे।

सामान्य पाश्चात्य धारणा यह है कि वानर से मानव बना ग्रौर वह वनमानव पशु-पक्षियों की ध्वनि की नकल करते-करते मानवी भाषा बना पाया। इस पर यदि उन विद्वानों को पूछा जाए कि वह मूल भाषा कौन-सी थी ? तो वह कहेंगे उस भाषा का नाम उन्हें ज्ञात नहीं।

कोई पाश्चात्य प्रणाली का विद्वान यह नहीं बता पाता कि विभिन्न भाषाएँ कैसे वनीं ? क्या वे एक भाषा की खनेक शाखाएँ हैं या आरम्भ से ही पृथ्वी के विविध भागों में भिन्त-भिन्त भाषाएँ बनीं। ऐसे मूलगामी प्रश्नों का समाधानकारक साधार और तर्कसिद्ध उत्तर पाश्चात्य प्रणाली के भाषाविज्ञ न दे पाने के कारण वे उतने गहराई में उतरने का कष्ट कभी करते ही नहीं । विद्यालयों में भाषाशास्त्र पढ़ाने का कार्य या सैद्धान्तिक चर्चा ग्रादि वे सब ग्रपने ऊपरी, निराधार मान्यताओं से ही चला लेते हैं।

उनकी अन्य निराधार धारणा यह है कि (Indo-European) इंडो-योरोपीयन नाम की एक भाषा थी। ग्रीक-लंटिन और संस्कृत उसी की उपभाषाएँ हैं। तत्पश्चात् ग्रीक ग्रीर लैटिन से जमन, फेंच ग्रादि यौरोपीय भाषाएँ वनीं भौर बंगाली गुजराती भादि भारतीय भाषाएँ संस्कृत से वनी।

उसी प्रकार ग्ररवी-हब ग्रादि सेमेटिक वर्ग की भाषाएँ हैं, तमिल,

तेलगु पादि दाविटी वर्ग की भाषाएँ हैं; प्रफीका खंड की भाषाएँ एक भिन्न वर्ग की है इत्यादि प्रनेक मनगढन्त सिद्धान्त पाश्चात्य विद्वानों ने वर्तमान भाषामां का वर्गोकरण करके कामचलाऊ पद्धति से चला दिए है। यदि वह सिद्धान्त सही मान भी लिए जाएँ तब भी यह प्रश्न रह जाता है कि इंडोमीरोपंयन, सेमेटिक, द्राविडी, धाफीकी, मंगोली खादि मुन भाषाएँ जो बनीं, वे कैसे बनी ?

उस प्रकृत का उत्तर उन्हें यह देना पड़ेगा कि बन्दर से बने बनमानस जो भारत में थे उन्होंने पशुपक्षियों की ध्वनि की नकल करते-करते जो भाषा बनाई वह संस्कृत कहनाई। ग्रीस, इटली ग्रादि देशों के वनमानवों ने जो भाषा बनाई वह ग्रोक-लैटिन बन गई इत्यादि इत्यादि । इस प्रकार के सनेरानेक विश्वम पास्चात्यों में फीले होने के कारण वास्तव में उनका तबाकवित भाषामास्त्र दोपपूर्ण है।

## भाषा स्वाभाविक प्रक्रिया नहीं है

कोई भी जान, चाहे भाषा का हो या विज्ञान का वह ज्ञानी एवं प्रौढ व्यक्तियों द्वारा कम बायू के ब्रनपढ व्यक्तियों को सिखलाए जाने पर ही सीखा जाता है। यदि धनपढ़ व्यक्ति ही चपनी प्रगति घाप कर सकते हों तो विद्यालयों में छात्रों को पढ़ाने के लिए श्रेष्ठ उपाधियाँ पाए हए शिक्षकों को भारी बेतन देकर नियुक्त करने की पावश्यकता होती ही नहीं।

फेंच, जापानी, तामिल पादि भाषाएँ शिश इसलिए सीख पाते हैं कि उनके माता-पिता वर्षों तक हर घड़ी वह भाषाएँ सिखाते रहते हैं।

#### अकबर का परीक्षण

भाषा-निर्माण मानव स्वयं कभी नहीं कर पाता, यह निष्कर्ष योगायोग में तीसरे मुगल बादशाह धकबर के एक निर्देश प्रयोग से हमें उपलब्ध है। घपनी मनमानी चलाने वाले अकबर के मन में एक दिन यह प्रश्न उछ कि भाताओं की गोद में से दूध पीते बच्चे यदि छीनकर शलग रख दिए जाएँ जहाँ उन्हें मानव का कोई शब्द सुनाई ना पड़े तो वे कीन-सी भाषा

कल्पना ही भाने की देर थी। बादशाह की माजा से ऐसे दूध पीते शिशु उनकी माताओं से छीनकर अकबर के कब्जे में रखे गये। बादशाह की आजा थी कि उन बच्चों को एक अलग कोठरी में रखकर भोजन और वस्त्र दिए जाएँ किंतु उनके कान पर किसी मानव का शब्द न पड़ पाए। इस प्रकार ७-८ वर्ष वे बच्चे प्रलग रखे गए। पाँच, सात वर्ष के पश्चात् देखा गया तो ये निरे गूंगे निकले।

## जंगल में पला मानव शिश्

दूसरा एक उदाहरण पशुग्रों के संगत में वन में पले एक ग्रनाथ मानव शिशु का है। लगभग तीस वर्ष पूर्व एक वड़ा विचित्र दैनिक समाचार पत्रों में छपा था। उसके अनुसार जंगल में भेड़िये, तरस ग्रादि के संगत में रेंगने बाला एक मानव कुमार किसी ने लखनऊ नगर के समीप जंगल में देखा। तब उसे उठाकर लखनऊ के सरकारी अस्पताल में लाया गया। उसकी शारीरिक जाँच करने पर वह लगभग ग्राठ वर्ष का सिद्ध हुग्रा। वह कुछ बोल नहीं पाता था। जंगली जानवरों की तरह ही उसके मुँह से मावाज निकलती थी। उसके दाँत होंठ घौर मुँह जंगली पशुग्रों के तरह ही भयंकर दीखते थे। ग्रस्पताल के डॉक्टर, दाई ग्रादि कर्मचारिग्रों ने उस मानव शिश् को भाषा और मानवी रहन-सहन सिखाने का बहुत यत्न किया किंतु वह शिशु ना मानवी भाषा सीखा ना व्यवहार । इससे हमें कई महत्वपूर्ण सबक मिलते हैं। एक यह कि पशुग्रों में रहकर ग्रीर पशुग्रों के व्यवहार ग्रीर भावाज की नकल कर मानव पशु ही बनता है। यानी जैसा शिक्षक हो, वैसा शिष्य तैयार होता है। शिक्षक या ग्रादशं यदि पशु हो तो मानवी बुद्धि का कपाट बंद रहकर मानव पशुकोटि का वर्ताव करेगा। दूसरा सबक यह मिलता है कि बच्चा ३-४ महीनों का होते ही उसकी बुद्धि विकसित होती रहती है। उस समय से ५-७ वर्ष तक यदि विविध मानवी व्यवहार, भाषा प्रादि के संस्कार उस पर नहीं हुए तो उस मानव शिशु का मस्तिष्क पशु कोटि का ही रह जाता है।

# विद्वानों से शिक्षा और देवी प्रेरणा आवश्यक

यदि मानव अपने आप प्रगति करता रहता तो शिशुग्रों को विद्यालयों
में भेजने की आवश्यकता ही नहीं होती। देखा तो यह जाता है कि उर्तमान
रईसों के घरों में आकाशवाणी, दूरदर्शन, दूरभाष, मोटरगाडी आदि
अनेकानेक यांत्रिक साधन होते हैं, विद्वत्तापूर्ण यथ होते हैं, दैनिक, मासिक,
साम्बाहिक यादि साहित्य उपलब्ध होता है, विद्वान् व्यक्ति के घर में आकर
विविध विषयों की चर्चा चलते रहते हैं तथापि उस घर का बच्चा विद्वत्ता
की सनाग मारकर यकायक १०वीं या वारहवीं कक्षा में नहीं पहुँच पाता।
उसे श्रीगणेश और १-२-३ से ही पढ़ाई आरम्भ करनी पड़ती है।

बुजुर्गों घोर विद्वानों के मार्गदर्शन से विद्या प्राप्त करने पर भी उच्च प्रकार के बैज्ञानिक या घन्य णोध तभी लगते हैं जब उसके पीछे कुछ देवी प्रेरणा होती है। जैसे किसी पहिए को गतिमान करने के लिए एक धक्का देना पहता है या सात मारनी होती है। किसी कारखाने में यंत्र या ग्रन्थ वस्तुएँ निर्मित तभी होती हैं जब उसे चलानेवाला कोई उच्च प्रशिक्षित प्रवीण व्यक्ति हो।

## विश्व ब्रह्माण्ड पूरी तैय्यारी के साथ ग्रारंभ हुआ

विश्व के सारे जीव जंतु ग्रीर मानव ईश्वर ने प्रयम तैयार कर इस विश्व की प्रजनन प्रणाली जिस प्रकार ग्रारम्भ कर दी, उसी प्रकार इस ब्रह्माण्ड की पूरी यंत्रणा का विवरण जिन वेदों द्वारा ब्रह्मा ने मानव को दी उन वेदों की भाषा संस्कृत भी ईश्वर ने मानव को सिखा दी। तथा धन्वन्तरि विश्वकर्मा, गंधवं धादि के द्वारा १६ विद्याएँ ग्रीर ६४ कलाएँ मानवों की प्रारम्भिक पीड़ियों सिखलाकर तैयार की। भाषा, विद्या, कला ग्रादि श्रेष्ठ, ज्ञानी व्यक्तियों द्वारा ही ग्रजानी व्यक्तिग्रों को सिखलाई जाती हैं। ग्रतः वंदर द्वारा बन बनमानव प्रपने बाप प्रगति करते गए यह पाश्चात्यों की धारणा निराधार है। कई देशों में बनवासी जातियों हैं। उनके समीप के शहरी लोगों की सम्यता, विद्या ग्रादि ऊषे स्तर की होती है तथापि वे बनवासी जातियाँ धपने ग्राप कुछ भी प्रगति नहीं कर पाती। ग्रतः ईश्वर ने ही शुक्ष में ब्राह्मण से गूड तक सारे स्तर के (प्रगत-प्रप्रगत) मानव निर्माण कराकर ही इस विश्वयंत्र को चलाया यह वैदिक धारणा पूर्णतया सही और गास्त्रीय है। इसी कारण प्रथम युग को 'कृत' यानी (ईश्वरद्वारा) तैयार किया हुआ युग कहते हैं।

कृत, त्रेता और द्वापर युग के महाभारतीय युद्ध तक सारे विश्व की जीवनप्रणाली वैदिक भौर भाषा संस्कृत रही। उन दिनों भी संवर्ष होते ही थे। उन्हीं सुरासुर संग्राम या देव ग्रीर दैत्यों के संघर्ष की बातें पुराणों में वर्णित हैं। तब भी कुछ बातों में वे सहकार्य भी करते थे। जैसे समुद्रमन्यन में। किंतु सागरमन्यन-से प्राप्त वस्तुग्रों के बटवारे में फिर मतभेद होकर संघर्षं छिड़ गया। सभी युगों में मानवों का यही हाल रहा। देव ग्रीर दानवों की संस्कृति एक जैसी ही थी। फिर भी संघवं होता रहा। जैसे ग्राजकल रशिया और अमेरिका इन दोनों राष्ट्रों की सभ्यता एक होते हुए भी इनमें तनातनी बनी रहती है। ईरान-इराक दोनों मुसलमान देश होते हए भी उनमें कई वर्षों से लड़ाई हो रही है। इसी प्रकार गत युगों में विसण्ठ घोर विश्वामित्र, हरिण्चन्द्र और विश्वामित्र, राम और रावण, पांडव भीर कौरव इनमें संघर्ष होते रहे हैं। भारतान्तर्गत रियासतों में हिन्दू राजा एक दूसरे पर ग्राक्रमण करते थे। तथापि ऐसे संघर्षों में गांति प्रिय प्रजाजनों के जीवन में कोई बाघा नहीं ग्राती थी। दोनों पक्ष के राजा ग्रीर प्रजा सबकी संस्कृति एक जैसी होती थी ग्रीर उनमें धर्मयुद्ध की भावना होती थी। ग्रतः युद्धरत सेनाएँ एक मैदान में जाकर युद्ध किया करती थीं। जीता हुया राजा पराभूत राजा का प्रदेश अपने राज्य में जोड़ लेता था। किंतु इस्लामी ग्राकामकों का रवैया ऐसा नहीं था। वे सरहद के ग्रदंर घुसते ही निहत्थे किसान, मजदूर स्रादि जो भी मिले उन्हीं को मारना, पीटना, लूटना, उसको जवरन् मुसलमान बनाकर उसी के बांघवों के बिरुद्ध लड़ने को बाध्य करना, स्त्रियों पर बलात्कार करना, खेत और गाँव के गाँव जला डालना, ऐसा आतंक मचाया करते थे।

गत युगों में संघर्ष होते रहे तथापि समस्त सप्तखंड पृथ्वी पर धास्ट्रेलिया (अस्त्रालय) से अमेरिका तक और यूरोप से अफीका तक सारे देशों में सामाजिक जीवन वैदिक पद्धति का ही था और सारे मानवों की भाषा

इापर युग के प्रन्तिम भाग में महाभारतीय युद्ध छिड़ा। वह घटना संस्कृत ही थी। ४००० से कुछ प्रधिक वर्षों की है। यहूदी लोगों का एक प्रयाण संवत् होता है। सन् १६=४ में उनका लगभग ५७४२ वा प्रयाण वर्ष था। हारकानिवासी यादवों पर स्वप्नांत छोड़ दूर के झन्य-अन्य प्रदेशों में जा इसने का मंकट मूसल-उत्पात के कारण ५७४२ वर्ष पूर्व आ पड़ा था इसकी विश्वसनीय गिनती यहूदियों के 'प्रयाण संवत्' के रूप में हमें उपतब्ध है। महाभारत में मूसलउत्पात से हुई यदु लोगों की दृदंशा का काल उस यहु (यानी यहूदी) लोगों के प्रयाण वर्ष से पूरा मेल खाता है। तथापि इतने महत्त्वपूर्ण प्रमाण को प्राजतक के इतिहास में दुर्लक्षित किया गया है। ऐसे-ऐसे प्रमादों के कारण हमारा कहना है कि वर्तमान इतिहास संगोधन-पद्धति प्रधुरी ग्रीर त्रुटिपूर्ण है। यतः वर्तमान इतिहासकारों को सही संशोबन-पद्धति का प्रशिक्षण देना वड़ा ग्रावश्यक है। इतिहास या पुरातस्य मादि विषय लेकर B.A., M.A. या Ph.D. जैसी उपाधि पा लेने से व्यक्ति इतिहासस कहलाने का अधिकारी होता है यह प्रचलित घारणा सही नहीं है। उस शिक्षा से पाण्चात्यों के रटे-रटाए निष्कर्ष विद्यार्थियों के गने उतारे जाते हैं किंतु वे सिद्धांत सही हैं या गलत यह परखने की क्षमता उनमें जागत नहीं होती।

वैदिक विश्व साम्राज्य टूट जाने पर सीरिया (सुर), ग्रसीरिया (प्रसुर) ग्रादि खंडराज्य निर्मित हुए। ग्राज तक के इतिहास में सीरिया, प्रसीरिया, वैदिलोनिया (बाहुबलिनीय), मेसोपोटेमिया (महिषिपदृतम्) ग्रादि नामों की कोई ऐतिहासिक या भाषाशास्त्रीय व्युत्पत्ति इतिहासज्ञ या भाषाशास्त्री ग्रादि कोई दे नहीं पा रहे थे। प्रव हमारे इस ग्रंथ में वह क्यूत्पत्ति प्रवमकार दो जा रही है। ऐतिहासिक व्युत्पत्ति पह है कि वैदिक विश्व साम्राज्य टूटने से जो खंडराज्य निर्मित हुए उनके नाम भी वैदिक श्रणालों के ही नाम होना ग्रदल था।

वैदिक साम्राज्य मंग होने से संस्कृत गुरुकुल-शिक्षा की जागतिक ध्यवस्था भी दूट गई। मतः हर प्रदेश में पीढ़ी दर पीढ़ी के लोग टूटी-फुटी संस्कृत बोलते रहे धीर लिखते गए। उससे प्रादेशिक उच्चारण धीर प्रांतीय लेखन शैली में टूटी-फूटी संस्कृत बोलते-लिखते विभिन्न भाषाधों का वर्तमान रूप उभर ग्राया। यह है सारी भाषाग्रों के उद्गम का रहस्य। इस प्रकार वे सारी भाषाएँ संस्कृत से निकली है।

इस हमारे सिद्धान्त की तुलना में वर्तमान भाषा सिद्धांत प्रनेक उल्टे-सीधे तर्कों का एक गड़बड़ घोटाला ही है। प्रचलित विचारधारा का मूल सिद्धांत है कि वनवासी मानवों ने विविध प्रदेशों में निजी भाषाएँ जैसी-तैसी बना लीं। यदि वह धारणा सही है तो उससे यह निष्कर्ष निकलेगा कि भारत के जंगलों में बंदर से उत्कान्त मानव 'त' त' प' प' करते-करते जो भाषा बना पाए वह संस्कृत कहलाई। उसी प्रकार ग्रन्थ-ग्रन्थ विभागों में चीनी, जापानी, यूरोपीय, ग्रर्थी, हबू, ग्रादि ग्रनेक भाषाएँ बन गई। भारत के वनवासियों का केवल संस्कृत से काम न चला ग्रतः उन्होंने तिमल, तेलगु, कन्नड ग्रादि द्राविड कहलाने वाली ५-७ भाषाएँ बना लीं।

इससे पाश्चात्य विचारधारा के विद्वान् जागतिक भाषाग्रों के इण्डो-यूरोपियन, द्राविड़ी, ग्राफीकी, सेमेटिक ग्रादि वर्ग बना लेते हैं। ऐसा वर्गी-करण क्यों ग्रीर कैसे हुग्रा? उस वर्गीकरण में केवल भारत ग्रीर यूरोप की भाषाग्रों का एक वर्ग क्यों हुग्रा? ग्रादि प्रश्नों का उत्तर पाश्चात्य भाषा-विज्ञ भली प्रकार दे नहीं पाते हैं। उनके ऐसे वर्गीकरण में यूरोप के इंडड भारत के द्रविड़ ग्रादि की भाषाएँ भी कहीं ठीक बैठ नहीं पातीं।

## जाति और भाषा दो भिन्न प्रश्न हैं

विश्व में काले (नीग्रो), पीले (चीनी और जापानी), गोरे (यूरोपीय)
और श्यामवर्णी भारतीय लोग हैं। अतः इनके वर्णभेद के अनुसार इनकी
भाषाएँ भी भिन्न होनी चाहिएँ ऐसा एक अस्पष्ट सिद्धांत पाश्चात्य विद्वान्
प्रथम मान लेते हैं। किंतु दूसरे ही क्षण में वे यह भी कह देते हैं कि भारतीय
और यूरोपीय भाषाओं में बड़ी समानता है। उस सिद्धांत के विपरीत वे
तीसरा तकं यह भी जोड़ देते हैं कि भारतीय भाषाओं में भी दो वगे हैं
जिनमें उत्तर और दक्षिण भारत की भाषाएँ परस्पर भिन्न हैं। ऐसे परस्पर
विरोधी विश्वमों के जाल में फैसे पाश्चात्य विचारधारा की परिस्थित
गाँकर की जटा में अटकी गंगा जैसी हो जाती है। उन विश्वमों में से

निकतकर सारी जटिल समस्यामीं का समाधान करने वाला कोई सिद्धांत

पाश्वास्य विद्वानों ने यूरोपीय ग्रीर भारतीय भाषाम्रों की समानता बहु निकात ही नहीं पाते।

का कारण यह बतलाया है कि वे दोनों आयं जाति की शाखाएँ होने से उनकी भाषाएँ समान है। वह निष्कषं इसलिए गलत है कि यूरोपीय और भारतीय यदि एक जाति के होते तो उनके रंग-रूप और शरीरयिष्ट में इतना भेद क्यों ? घतः वे एक जाति के नहीं । दूसरा प्रमाण यह है कि आयं नाम की कोई जाति थी हो नहीं। आयं तो वैदिक संस्कृति के नियमानुसार माचरण करने बाते व्यक्ति का नाम होता है चाहे वह किसी भी प्रदेश का या रंग का हो। झतः जाति के अनुसार भाषा विभागों की कल्पना निराधार सिंड होती है।

सब की मूल भाषा संस्कृत थी। संस्कृत बोलने-लिखने-सीखने की प्रया महाभारतीय युद्ध तक लगातार चलती रही। तत्पश्चात् जो विघटन हुमा उससे विविध प्रदेशों में रहने वाले समृहों में टूटी-फूटी संस्कृत भाषा

का प्रयोग होते-होते विभिन्न भाषाएँ वनी ।

XAT.COM

ब्रिटिन ज्ञानकोष (Encyclopaedia Britannica) में उल्लेख है कि इविड भाषाएँ (तमिल, तेल्गू, कन्नड, मलयालम्, गोंडी, कुरुप ग्रीर तुल) बेसे निर्माण हुई ? इस प्रश्न का उत्तर कोई नहीं जानता। तथापि उस ज्ञानकोष ने मार्गे यह भी लिखा है कि द्रविड भाषाग्रों की कई विशेष-ताएँ ऋग्वेद में पाई जाती हैं। इससे हमारे सिद्धांत का समर्थन होता है कि सभी भाषाएँ संस्कृत के विकृत उच्चारणों से ही बनी हैं। यह सिद्धांत मान लेने से इतिहास की सारी समस्याएँ हल हो जाती हैं। यह द्रविड़ लोग गीन हैं।

प्रथम पीड़ी के ईम्बर निर्मित जो द्रष्टा थ्रीर ज्ञाता थे (द्र=द्रष्टा; बिद=जाता) उनका द्रविड नाम पड़ा। किंतु उनकी और सामान्यजनों की भाषा संस्कृत ही थी। भरत मुनि के नाट्यशास्त्र (१७/१८/२१) में दिया यह वचन देखें -

व्यविभाषातु देवानामार्यभाषा भू भुजाम्। सस्कारपाठसंयुक्ता सप्तद्वीपप्रतिदिठता ॥

इससे हमारे ऊपर कहे कई तथ्यों की एक साथ पृष्टि होती है। एक तो यह कि वेदों की ग्रतिभाषा ग्रीर लौकिक संस्कृत एक हो देवदत्त मूल भाषा के दो प्रकार थे। अन्तर इतना ही था कि लौकिक भाषा सक्चित थी और उसकी वाक्य-रचना वेदों में प्रयुक्त गब्द रचना से भिन्न थी। उसका भी कारण हमने बतला दिया है कि वेदों की भाषा सांकेतिक और सारे विश्व की यंत्रणा का संक्षेप में यत्र-तत्र वर्णन करने वाली होने के कारण लौकिक संस्कृत से उसी प्रकार भिन्न जान पड़ती है जैसे प्राचुनिक विमान-यंत्र का विवरण देने वाली ग्रांग्लभाषा किसी सार्वजनिक सभा के वर्णन वाली ग्रांग्लभाषा से भिन्न होगी। ऊपर उद्घत श्लोक से यह भी स्पष्ट है कि पृथ्वी के सात खंड बड़े प्राचीन काल से बने हैं। और एक बात की भी इस उद्धरण से पुष्टि होती है कि संस्कृत भाषा सातों खंडों में बोली जाती थी।

## वेदाधिकार क्यों नहीं ?

ग्रतः वेदों की भाषा संस्कृत ही मानवों की मूलमाषा है ग्रीर वैदिक प्रणाली का समाज-जीवन ही विश्व के सारे मानवों की मूल संस्कृति है। क्यों कि वेद प्राचीनतम हैं, वे सृष्टि-निर्माण के साथ ही मानवों को प्राप्त हुए ग्रौर विश्व के सारे मानवों को दिए गए हैं।

ऐरे-गैरे व्यक्ति को वेद पढ़ने का अधिकार नहीं, ऐसी जो धारणा चलती श्रा रही है उसका उचित कारण यह है कि जिन्हें वेदमुखोद्गत रखने का प्रशिक्षण मिला हो वे ही लोग उसका ठीक उच्चारण और पाठ कर पायेंगे। ग्रन्य ग्रनभिज्ञ व्यक्ति वेदों के स्वरों की ग्रौर शब्दों की एक गँवार व्यक्ति जैसी-ऐसी खिचड़ी-पचड़ी बना देंगे कि उन वर्णों का मूल सांकेतिक भावार्थ नष्ट हो जाएगा। अतः हमें वेद पढ़ने का अधिकार क्यों नहीं ? ऐसे दुरायह से घोजकल के कुछ जनसमूह जब तोड़-फोड़ या दंगा-फँसाद करते हैं तो उन्हें यह समका दिया जाना चाहिए कि प्राजकल वेदों को मुद्रित ग्रंथ मुल्क देने पर कोई भी खरीदकर अवश्य पढ़ सकता है। किसी प्रकार की कोई रोक-टोक नहीं है। किन्तु समभने की बात यह है कि वेद पढ़कर किसी के पल्ले कुछ पड़ता ही नहीं क्योंकि वेद एक जटिल ज्ञानभंडार हैं जो सारे ही

व्यक्तियों की समक्त के बाहर है।

प्रथम कार के नेतृत्व में कृषि-मृतियों का एक जत्था प्रथम बार

प्रथम कृषि के नेतृत्व में कृषि-मृतियों का एक जत्था प्रथम बार

उत्तर भारत से दक्षिण में उत्तर प्राया धौर उन्होंने सागर किनारे वेदारण्य

उत्तर भारत से दक्षिण में उत्तर प्राया धौर उन्होंने सागर किनारे वेदारण्य

उत्तर भारत से दक्षिण में उत्तर प्राया धौर उन्होंने सागर किनारे में प्राने वाले

स्थापन कर उसमें बंदिक गुरुकुल गृह किया। नौकाग्रों में प्राने वाले

परवी व्यापारी उस विद्यालय को 'मदरसा' कहते रहे। उसी से 'मद्रास'

यह नाम बन पड़ा।

तिमल बाराखड़ी के उच्चारण वैदिक बाराखड़ी के ही हैं। उसी

प्रकार वैदिक संस्कार, त्योहार, मंत्र, दर्शनशास्त्र, आचार-पद्धित आदि

प्रकार वैदिक संस्कार, त्योहार, मंत्र, दर्शनशास्त्र, आचार-पद्धित आदि

सभी डिबड लोगों में पूर्णतया पाए जाते हैं। तथापि तिमल भाषा यदि कुछ

सभी डिबड लोगों में पूर्णतया पाए जाते हैं। तथापि तिमल भाषा यदि कुछ

बातों में संस्कृत से भिन्न सी लगती है वह इसलिए कि लौकिक संस्कृत से

बिख्डने के पत्रवात् तिमलभाषी लोगों की कई पीड़ियां बीत गई है।

## समस्त मानवों के त्राचार-विचार-उच्चारों की जननी—संस्कृत

भाषा-निर्माण और विविध भाषाओं का स्रोत इसके सम्बन्ध में प्रचलित धारणाएँ सभी भ्रमपूर्ण है।

वर्तमान में पाश्चात्य सिद्धान्तों को ग्रधिक मान्यता प्राप्त है क्योंकि जिसकी लाठी उसकी भैंस। वे यह समभे वैठे हैं कि ग्रीक-लैटिन-संस्कृत तीनों किसी ग्रीर प्राचीन भाषा की सन्तान हैं। उस ज्येष्ठ भाषा का नाम वे जानते नहीं। ग्रतः उस काल्पनिक जननी भाषा को वे इण्डो-यूरोपियन ऐसा ऊटपटाँग नाम देकर काम चला लेते हैं। वस्तुतः विश्व-भाषाग्रों की जननी संस्कृत ही है।

दूसरा भ्रम 'संस्कृत' नाम से निर्माण हुम्रा है। पाश्चात्य लोग कहते हैं कि 'संस्कृत' यानी अच्छी घड़ी हुई भाषा। ग्रतः वह किसी अन्य और प्राचीन ऊबड़-खाबड़ प्राकृत भाषा से बनाई गई होगी। जैसे निराकार पत्थर से मूर्ति बनती है।

किन्तु वास्तव में 'संस्कृत' शब्द का भावार्थ है कि जो भाषा ईश्वर द्वारा निर्मित होने के कारण अच्छी घड़ी गई है।

पाश्चात्य विचारधारानुसार प्राचीनकाल में मानव जो बबंर था, वैसी ग्रवस्था में वह संस्कृत जैसी ग्रप्रतिम भाषा कैसे बना पाता ?

प्राकृत भाषात्रों से संस्कृत वनाई जाने के वजाय संस्कृत के टूट-फूट जाने से ही प्रादेशिक भाषाएँ वनीं। प्राकृत का अर्थ भी 'प्र—माकृत' यानी किसी ग्रीर मूल भाषा से जिन्हें ग्राकार प्राप्त हुआ है—ऐसा होता है।

संस्कृत भाषा टूट जाने पर उसका व्याकरण भी दुकड़ों-दुकड़ों में अन्य भाषाओं में बँट गया। अतः पाणिनि का व्याकरण ही अन्य सभी भाषाओं को लागू है।

संस्कृत जैसी धप्रतिम भाषा मानव बना ही नहीं पाता। मानव का हाम लगते ही वस्तुएँ दूषित होती रहती हैं। इसका स्वयं मानव देता है। हाम लगते ही वस्तुएँ दूषित होती रहती हैं। इसका स्वयं मानव देता है। इदाहरणार्थ—वर्तमान कारसानों से जो खा-द्यसामग्री या घ्रोपधि ग्रादि वनकर तैयार होती है वे ग्रांत शुद्ध हैं यह जतलाने के लिए उन पर लिखा होता है Untouched by any human hand यानी 'किसी भी व्यक्ति के हस्तस्पर्ण बिना बनी वस्तु'।

रॉयन एशियाटिक सोसायटी, (Royal Asiatic Society) लंदन में पढ़े गए एक प्रबन्ध में कहा गया है कि "बड़े आश्चयं की बात यह है कि जिस भारत के ऊपर कई कुद्ध प्राकामकों का ग्राक्रमण होता रहा और जिनके पदिचाह उस भूमि पर पाए जाते हैं उसी भारत में समय और शासन बदलते रहने पर भी एक भाषा ऐसी टिकी हुई है कि उसके विभिन्न पहनुषों की धौर वैभव की तो कोई सीमा ही नहीं जो ग्रीक लैटिन जैसी मान्यताप्राप्त यूरोपीय भाषाचों की जननी है; जो ग्रीक से भी लचीली पौर रोमन् भाषा से भी समक्त है; जिसके दर्शनशास्त्र की तुलना में पायथागोरम के कथन कल जन्मे हुए शिशु जैसे बालिश लगते हैं; जिसकी वैचारिक उड़ान के भागे प्लेटो की ऊँची-से-ऊँची कल्पनाएँ निष्प्रभ भीर सामान्य-सो नगती है जिसके काव्यों में व्यक्त प्रतिभा ग्रकल्पित-सी है यौर जिसके शास्त्रीय ग्रन्य तो इतने प्राचीन हैं कि उनका कोई ग्रनुमान ही नहीं नगता। वह सारा साहित्य इतना विपुल ग्रौर विशाल है कि उसका तो जितना वर्णन किया जाए कम ही पड़ेगा। उस सारे साहित्य का (विश्व में) भपना एक विशिष्ट स्थान है। वह साहित्य एकाकी निजी वल पर टिका हुआ है। ऐसी उस भाषा में प्रवीण बनना जीवन-भर का लक्ष्य हो सकता है। उसकी पौराणिक कथाओं की तो कोई सीमा ही नहीं है। उसके दर्शनशास्त्र में हर प्रकार की समस्या या पहेली का विचार किया है। तथा बंदिक समाज के प्रत्येक वर्ण घौर वर्ग के लिए उसके धर्मणास्त्र के नियम बने हुए हैं।"

Indian Antiquities नाम का सात खण्डों का ग्रन्थ सन् १७६२ से १८०० तक प्रकाणित हुआ। उसका सम्पादक है थॉमस् मॉरिस (Thomas Maurice)। उसके चौथे खण्ड के पृष्ठ ४१५ पर उल्लेख है कि "Hollhead का सुभाव है कि वह (संस्कृत ही) भाषा ही पृथ्वी की मूल भाषा है।"

पाण्चात्य प्रणाली के अन्य विद्वान् भी यदि सूक्ष्मता से विचार करें तो वे भी इसी निष्कर्ष पर पहुँचेंगे कि संस्कृत ही विण्व-भर के मानवों की प्राचीनतम मूलभाषा थी। वह वेदों के साथ ही देवों ने मानवों को भेंट दी। वह भाषा किसी मानव द्वारा वनाई नहीं गई है। अन्य भाषाएँ संस्कृत के ही दुकड़े हैं।

#### संस्कृत सबकी भाषा

पाश्चात्य प्रणाली के कई विद्वानों ने तथा उनके अनुयायियों ने ऐसी भी एक धारणा फैला रखी है कि संस्कृत केवल रईस ब्यक्तियों की भाषा थी। इतिहास के अधूरे ज्ञान पर वह कल्पना आधारित है। हम निजी अनुभव से कह सकते हैं कि कोई भी भाषा, उदाहरण-फेंच या इंग्लिश, राव से लेकर रंक तक सभी बोलते हैं। उनका बोलने का डंग भले ही भिन्त-भिन्त हो किन्तु भाषा एक ही होती है। उसी ग्राधार पर हम कह सकते हैं कि सृष्टि-उत्पत्ति समय से महाभारतीय युद्ध तक और उस युद्ध से सैकड़ों वर्ष पश्चात् भी प्रत्येक व्यक्ति, चाहे वह राजा या या भिलागी. वृद्ध हो या बालक, स्वामी हो या सेवक, संत हो या दुष्ट, न्याबाधीश हो या ग्रारोपी, सिपाही हो या सैनिक, माई हो या दाई, भंगी हो या बाबू, चोर हो या गृहस्थ ग्रीर वेश्या हो या सुवासिनी, सारे संस्कृत ही बोलते थे। क्योंकि उस समय ग्रन्य कोई भाषा थी ही नहीं। इसी कारण विविध प्रकार का प्राचीन साहित्य सारा संस्कृत में ही है। यह भी इतिहास का एक बड़ा महत्त्वपूर्ण निष्कर्ष है जो विपुल प्रमाणों की उपलब्धि पर भी श्राज तक के इतिहासकार निकाल नहीं पाए। इससे उनमें भात्मविश्वाम श्रीर गहरे चिन्तन का सभाव दीखता है।

उन प्राचीन संस्कृतभाषी जनसमूहों का सभी भी दूर-दूर के प्रदेशों मे

१. पृष्ट ३६२ Appendix No. XVI, W.C. Taylor का दिसम्बर का प्रबन्ध, Journal of the Royal Asiatic Society, Vol. II. E Pococke द्वारा लिखित India in Greece ग्रन्य से उद्भत ।

पता लगता रहता है। दैनिक Times of India ने ६ जुलाई, १६८० के संक में पजाब विक्वविद्यालय के एक घध्यापक डी० डी० शर्मा का एक वस्तब्य प्रकाशित किया था कि निचले स्तर के लोग भी संस्कृत ही बोला करते थे। हिमालय के पट्टण दर में बसने वाले चिनाल लोग केवल शब्द-भण्डार से ही नहीं चपितु व्याकरण से भी संस्कृत से मिलती-जुलती भाषा ही बोलते हैं। उसी प्रकार गम्सु गाँव के लोहार भी संस्कृत जैसी भाषा ही बोलते है। यन्तर इतना ही है कि उन सोहारों की भाषा चिनालों जितनी मृद्ध संस्कृत नहीं है।

## मेक्समूलर का निष्कषं

मैक्समूलर नाम का जो जर्मन विद्वान् अंग्रेजी णासन का एक वाधिकारो था, उसे संस्कृत ही मानव की मूल भाषा थी, इस तथ्य की कुछ धुंधली कल्पनाची। उसका एक कवन है कि "सारी प्राचीन प्राच्य भाषाची में संस्कृत की एक बड़ी विशिष्टता है। वह इतनी आकर्षक है और उनकी इतनी प्रणंसा की गई है कि उसके बड्प्पन की बाबत स्त्रियों जैसी मन में समुवा की भावना निर्माण होती है। हम भी तो इण्डो-यूरोपीय हैं जो एक प्रकार से बाज भी संस्कृत में ही बोलते हैं भीर सोचते हैं। या यूँ बहा जाए कि संस्कृत मासी जैसी हमें प्यारी है छोर हमारी माता जीवित न होने के कारण संस्कृत ही हमें मां जैसी ही लगती है।"

अपर दिए बक्तव्य में मैक्समूलर ने जो टेढ़ा-मेड़ा तर्क प्रस्तुत किया है वह पाश्चास्य विद्वानों के मन में बैठी उलट-पुलट बारणाओं का प्रतीक है। मैक्समूलर की पहली गलती यह है कि वह संस्कृत की अनेक प्राचीन भाषाओं में ते एक मानकर संस्कृत को केवल पूर्ववर्ती प्रदेशों तक ही सोमित समभता है। वस्तुतः सारे विश्व के मानवों की एकसेव भाषा लालां वर्षों तक संस्कृत ही रहो है। मैक्समूलर भागे चलकर मान्य करता है कि मारतीयों जैसे यूरोपीयजनों का भी बोलने का, सोचने का माध्यम संस्कृत ही है। ऐसे उल्टे-मींधे नावों से यह निष्कर्ष निकलता है कि मैक्सम्लर ने जो ज्ञान ग्रहण किया था उससे उसे यह प्रतीत हो रहा था कि संस्कृत ही सारे विश्व की भाषाओं की और विद्वता की जड़ रही है। तथापि मैक्समूलर में ईसाई, यूरोपीय और ब्रिटिश प्रधिकारी होने की जो प्रकड मन में गुप्त रूप से वास कर रही थी उससे संस्कृत की प्रधानता का मैक्स्मूलर का निष्कर्ष ढीला पड़ जाता था।

पिकेट (Picket) नाम के एक अन्य यूरोपीय विद्वान् ने लिखा है कि "संस्कृत सबसे मुन्दर भाषा है भीर लगभग सभी प्रकार से परिपूर्ण है।"

#### संस्कृत-आर्ष-साहित्य

वैदिक परम्परा के अनुसार वेद, उपनिषद्, रामायण, महाभारत धौर पुराण यह सारा ऋषियों से प्राप्त है, ग्रतः ग्राषं-साहित्य है। जमन विद्वान ग्रॉगस्टस् स्लेगेल को उस वाङमय के दिव्यत्व का ग्रनुभव हुग्रा था क्योंकि उसका कथन है कि "प्राचीन भारतीयों को परमात्मा का ज्ञान था। उनके सारे विचार, कल्पना, सिद्धान्त, विश्लेषण, भाव ग्रादि सब बड़े शुद्ध, सात्त्विक, पवित्र हैं। परमात्मा सम्बन्धी उतना गहरा ग्रौर स्पष्ट निवेदन ग्रन्य किसी लोगों के साहित्य में नहीं मिलता।"

दूसरे एक ग्रन्थ में स्लेगेल ने लिखा है कि "यूरोपीय लोगों का उच्चतम दर्शनशास्त्र, जो ग्रीक साहित्य में ग्रादर्श तर्कवाद कहलाता है, वह प्राच्यं ग्रादर्शवाद के चकाचींध कर देने वाले प्रकाश की तुलना में इतना फीका दीखता है जैसे प्रखर सूर्यप्रकाश में कोई टिमटिमाता दीया।"

दूसरे एक जर्मन लेखक शोपेनहाँग्रर ने कहा है कि "सारे विश्व के साहित्य में उपनिषदों जैसा उपयुक्त तथा सत्त्वगुणयुक्त साहित्य नहीं है। मेरे जीवन में उससे मुक्ते बड़ा समाधान प्राप्त हुआ है और मृत्यु के समय भी वही मेरा सहारा रहेगा।""

१. पुष्ठ १६३, लग्ड १. Chips from a German Workshop.

१. पृष्ट १२, Origin of Indo-Europeans, by Picket.

<sup>2.</sup> Wisdom of the Ancient Indians, by A. Schlegal.

<sup>3.</sup> History of Literature, by A. Schlegel.

४. पृष्ठ ६१, The Upanishads, Introduction by Schopenhaver.

संस्कृतोद्भव लंदिन भाषा

लैटिन भाषा श्रीक से निकली है। इस पाइचात्य सामान्य धारणा के विस्त गाँडफे हिगिन्स् नाम के यन्यकार का मत है कि "लैटिन का उद्गम तो संस्कृत में पापा जाता है क्योंकि लैटिन के कई शब्द ग्रीक शब्दों से बड़े विकृत से लगते हैं।"

KOI≡OM IIA≡ ऐसे ग्रीक में लिखे जाने वाले शब्दों का अर्थ गोक सोग इसलिए नहीं समऋ पाते थे कि वे शुद्ध संस्कृत हैं ग्रीर प्रत्येक धार्मिक विधि के बन्त में बाह्मण लोग सभी भी उन शब्दों का उच्चारण करते हैं। हिन्दू धार्मिक प्रन्थों की देवभाषा में वे वैसे ही लिखे जाते हैं।

"Causcha OM Pachsa" इस उक्ति में Causcha इच्छित वस्त् होती है। ३३ तो वह प्रसिद्ध ग्रक्षर है जो मन्त्रोच्चारण के आरम्भ में ग्रीर यन्त में भी उच्चारा जाता है जैसे (ईसाइयों का) 'आमेन्' शब्द है। Pachsa एक सुप्त लेटिन अब्द है जो देवों के या पितरों के सम्मान में प्राच्यं देते समय उच्चारा जाता है और जिसका ग्रयं स्थान या कार्य आदि में कुछ परिवर्तन कराना ऐसा होता है। मुभे कोई ग्राणंका नहीं है कि जिन लोगों ने इटली में संस्कृत भाषा लाई उन्हीं और उन्हीं के देश के वे गूढ़ मब्द है। ग्रीकों के देवी रहस्यों के ग्रन्य जिस समय के हैं उससे कहीं पूर्व हिन्दु धार्मिक प्रथाएँ पक्की बनी हुई थीं। जब ग्रीकों ने निजी इतिहास निखना बारम्म किया उन्हें पता नहीं या कि उनका मूल स्थान कौन-सा है।

अपर दिए गए उद्धरणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि मन्त्रोच्चारण के बारम्म बौर बन्त में ॐ कहना तथा संस्कृत मन्त्रों का उच्चारण ही विम्ब के सारे मानवों में होता रहा है।

## भारत हो मुलम्मि

"दुनंत्र भारते जन्म'-इस कहावत का भावार्थ है कि वैदिक संस्कृति की जो मूल पावन उद्गम भूमि भारत, उसमें जन्म होना बड़े भाग्य की बात मानी जानी चाहिए। हिगिन्स के संशोधन के प्रनुसार भी हिन्दू. वैदिक, श्रायं, सनातन संस्कृति ही मूलतः सारे मानवां की जीवन-प्रणाली थी। हिगिन्स लिखते हैं, ''सारे देशों में भारत में ही प्रथम मानव-बस्ती हुई ग्रीर वे भारतीय ही ग्रन्य सारे जनों के प्रजनेता रहे। प्रलय के पूर्व ही भारतीयों की सभ्यता चरम सीमा तक पहुँच चुकी थी। सारे विश्व में फैल जाते से पूर्व मानव की जो श्रेष्ठतम प्रगति हो चुकी थी वह भारत के लोगों में स्पष्ट दीखती थी। यद्यपि हमारे पादरियों ने उस सम्यता को छपा देने का बहुत यतन किए लेकिन वे पादरी उनके कुटिल दाव में ग्रयशस्वी रहे।"

ईसाई लेखकों में गाँडफ्रे हिगिन्स वड़ा निष्पक्षपाती और सूक्ष्म निरीक्षक प्रतीत होता है। वह स्पष्टतया कहता है कि वैदिक संस्कृति भौर संस्कृत भाषा ही प्राचीनतम है; उनका उद्भव भारत में ही हमा; उस सभ्यता-स्तर श्रेष्ठ था धीर पादरियों ने उस सभ्यता के श्रेष्ठत्व को धीर मल स्रोत को छिपाए रखने का भरसक यत्न किया।

#### संस्कृत भाषा का देवी स्रोत

ग्रांग्ल ज्ञानकोण (Encyclopaedia Britannica) के १६५१ के संस्करण के खण्ड १३ के पृष्ठ ७० पर अप्रत्यक्ष रीति से माना गया है कि संस्कृत देवी स्रोत की भाषा है। उस ज्ञानकोश में लिखा है कि "कुछ विद्वान् (जिनमें ग्राजकल W. Schmidt भी हैं) भाषा-उत्पत्ति की प्रचलित (पाश्चात्य) धारणा से सन्तुष्ट नहीं है। भाषा-उत्पत्ति के (पाण्चात्य विद्वानों के) विवरण उन्हें न जैंचने के कारण वे ग्रन्त में इसी निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि पहली भाषा प्रत्यक्ष भगवान् ने ही मानव को प्रदान करने का चमत्कार किया।"

वैसे देखा जाए तो प्रत्येक मानव का जन्म और मृत्यु ऐसे रहस्य हैं कि जो प्रतिक्षण हजारों की संख्या में होते रहते हैं तथापि मानव उसे चमत्कार नहीं मानता। उन चमत्कारों का मानव इतना भादी बन गया है कि उन्हें वह चमत्कार मानता ही नहीं। वही नियम भाषा को भी लागू

<sup>?. 905</sup> Et. The Celtic Druids, by Godfrey Higgins.

१. पुष्ठ ६६, The Celtic Druids.

है। प्रथम पीडियों को स्वय भगवान् ने भाषा सिखलाई। तत्पश्चात् प्रत्येक दम्पत्ति ने धौर समाज ने वच्चों को भाषा सिखाने का कम चालू रखा। यदि प्रतिदिन के जीवन-मरण के चमत्कार का मानव को प्राप्त्ययं नहीं होता तो प्रारम्भ में एक ही बार प्रत्यक्ष परमात्मा ने मानव को भाषा-ज्ञान कराने का जो चमत्कार कर दिखलाया उसे मानव भूल गया हो तो उसमें बाश्चर्य की कोई बात नहीं। ऐसी बकृतज्ञता तो मानवी व्यवहार में पग-पग पर दोखती है।

तक से यदि मूल भाषा (संस्कृत) का स्रोत देवी प्रतीत होता है तो उस निष्कर्ष को संधक्षद्वा का दूपण लगाकर सस्वीकार करना उचित नहीं। यदि समस्त ग्रसीम विश्व ही देवनिर्मित है तो उसके अन्तर्गत अन्य कुछ बातें यदि ईश्वर-निर्मित प्रतीत हुई तो वह निष्कर्ष शास्त्रीय ही कहताएगा। ग्रध्यात्म भी तो एक शास्त्र है। बल्कि ग्रध्यात्म तो शिखर शास्त्र है क्योंकि इस विश्व में सम्मिलित बातें इतनी स्रोत-प्रोत स्रीर विविध है कि उनका पारस्परिक सम्बन्ध और मूल स्रोत का ज्ञान अध्यात्म के डारा ही किया जा सकता है। अतः भाषा-निर्माण का रहस्य टटोलते-टटोलते यदि मानव को यह प्रतीत होने लगा कि मूलभाषा निर्मिति भी इंक्ष्वर द्वारा की जाने के सिवाय कुछ चारा दीखता नहीं तो वह निष्कर्ष भी विज्ञानमुलक ही माना जाना चाहिए।

दूसरे भी एक पाश्चात्य लेखक ने मूल भाषा को ईश्वरप्रदत्त ही माना है। वे लिखते हैं कि "बड़ी नम्बी व्यर्थ चर्चा के पश्चात् भाषाशास्त्रज्ञों ने यह निष्कर्ष निकाला कि भाषा निर्मिति के बारे में कुछ पता ही नही बलता।"

दूसरे एक लेखक का कहना है कि "यदि सारे भाषाविज्ञ किसी एक तब्य पर सहमत हैं तो वह यह है कि मानवी भाषा-निर्माण की समस्या का मभी तक कोई उत्तर नहीं मिला।""

उसी ग्रन्थ के पृष्ठ ३१५ पर लिखा है कि "भाषा निर्मिति की समस्वा का कोई समाधानकारक हल नहीं हो पाया है।"

इस प्रकार जब भाषाशास्त्र के ग्रध्येता स्वयं भाषानिर्मिति के सम्बन्ध में निश्चित कुछ कह नहीं पा रहे हैं तो भाषा-निर्माण के सम्बन्ध में जो वैदिक धारणा है, उस पर अधिक आदर और श्रद्धा से विचार करना ग्रनिवार्य है।

वैदिक संस्कृति ने तो स्पष्ट रूप से यह कहा है कि परमात्मा ने जब पूरी पूर्व सिद्धता करके इस विश्वचक को चलाया तभी चातुवंण्यंधर्माश्रम समाज को वेद, वेदों की भाषा संस्कृत और १६ विद्याएँ तथा ६४ कलाएँ सिखलाकर ही आरम्भ किया। यदि ऐसा नहीं होता तो यह विश्वचक चल ही नहीं पाता।

## सारी लिपियों का श्रोत भी समान है

भाषाओं के मूल ग्रक्षर और लिपि के स्रोत ढूंढने में ग्रसफल हुए लेखकों में L. W. King, S. H. Langdon, F. L. Griffith, W. F. Petrie, L. A. Waddell, E. Burrows, C. L. Woolley, G. A. Barton, Sir E. A. Wallis Budge, E. Burrows, Hunter, E. J. Evans ऐसे कई विद्वान् सम्मिलित हैं। बेचारों ने अपने-अपने प्रन्थों में भाषा के मूल ग्रक्षर ग्रौर लिपि का उद्गम ढूँढ निकालने का भरसक यत्न किया तथापि सारे ही हार मान गए। डेविड ड्रिजर नाम के एक इतालवी लेखक ने The Alphabet नाम की ग्रपनी पुस्तक के शांग्ल अनुवाद के पृष्ठ १९५ पर यह निष्कर्ष लिखा है कि विश्व में जितनी लिपियाँ हैं वे सारी एक ही मूल लिपि की शाखाएँ हैं।"

वह लिपि या लिपियाँ ब्राह्मी ग्रीर देवनागरी ही हो सकती हैं क्योंकि प्राचीनतम जो भाषा है संस्कृत उसकी वह दो देवदत्त लिपियाँ हैं ऐसा उन दो लिपियों के नामों से ही स्पष्ट है। खरोष्ट्री लिपि का नाम वैसा नहीं है। यदि कोई कहे कि देवनागरी लिपि के प्राचीन प्रवशेष उपलब्ध न होने के कारण वह अर्वाचीन है तो वह तक गलत है। कुछ एक सीमा के पार के लिखित अवशेष या वस्तुएँ प्राप्त होना बन्द हो जाता है। इसे भी चाहे तो

<sup>1. 95 %,</sup> An Introduction to Linguistic Science, New Haven.

२. पृष्ठ १८, The Story of Languages, London.

एक चगत्कार ही समिक्षिए।

The Alphabet ग्रन्थ की भूमिका में Sir Ellis Minns (पृष्ठ XI पर) क्षित्र हैं कि 'इस ग्रन्थ के लेखक ने (यानी डेविड ड्रिजर ने) पर) क्षित्रते हैं कि 'इस ग्रन्थ के लेखक ने (यानी डेविड ड्रिजर ने) सवागाण तको द्वारा यह ग्राज्यवर्षकारी निष्कर्ष निकाला है कि सारी ही सवागाण तको द्वारा यह ग्राज्यवर्षकारी निष्कर्ष निकाला है कि सारी ही ग्रम्थ प्रमुख लिपियों के मूल ग्रक्षर एक ही समान लोत से बने हैं ग्रीर ग्रन्थ प्रमुख लिपियों के मूल ग्रुव्ट-पुष्ट टेवी-मेडो या ग्राधी-ग्रधूरी लिपियों के प्रस्तुतकर्त्ता भी उन मूल ग्रुब्ट-पुष्ट टेवी-मेडो या ग्राधी-ग्रधूरी लिपियों के प्रस्तुतकर्त्ता भी उन मूल ग्रुब्ट-पुष्ट ग्रीर ग्राह्मी से परिचित्त थे। इससे बाचक दंग रह जाता है। इतना स्पष्ट ग्रीर ग्राह्मी सिद्धान्त कसौटी पर व्यरा उतरना क्वित्त ही साध्य होता है।

ऋग्वेद समस्त मानवों का साहित्य

उपर दिए विवरण के सन्दर्भ में Rev. Morris Philip का यह कवन देसे "Old Testament (वायवल का प्राचीन भाग) का इतिहास धोर कालकम इनका प्राधुनिकतम संशोधन ध्यान में लेकर हम सरलतया यह कह सकते हैं कि ऋग्वेद यह केवल आयों का ही नहीं अपितु सारे मानवों का प्राचीनतम ग्रन्थ है।"

कपर के उद्धरण में घायों को एक विशिष्ट प्रकार या जातिवर्ण के लोग माना गया है सो ठीक नहीं है। वैदिक नियमानुसार जीवन विताने बाले सभी घायं कहलाते थे। नियमों का उल्लंघन ग्रनार्य ग्राचरण कहा जाता था। जैसाकि मैनिक को पेणा स्वीकृत करने वाले ग्रजुंन ने जब महा-भारतीय रण से भाग जाने का प्रश्न उठाया तो भगवान् श्रीकृष्ण ने ग्रजुंन को बेतावनी दो कि बैसा करना घनायं ग्राचरण होगा। ग्रतः ग्रायं ग्रीर घनायं, मुर-धमुर घादि ग्राचरण-पद्धतियां थीं। वह कोई जन्मजात वगं-भेद नहीं थे। यतः पाण्नात्य लेखक जहां ग्रायं को विणिष्ट जाति मानकर चलते है वहां वे गलती कर जाते हैं। उतना प्रमाद छोड़कर ऋग्वेद (या समस्त बेद) संस्कृत भाषा, संस्कृत लिपियां ग्रादि को प्राचीनतम देन कहा है सो सर्वेष थोग्य है।

#### संस्कृत समस्त मानवों की भाषा

H. H. Wilson नाम के एक यूरोपीय विद्वान् ने लिखा है कि "जिन-जिन भाषाओं में संस्कृत का रिश्ता दिखाई देता हो वे सभी उस मूल देव-दत्त साहित्य के ही अंग हैं जिसे किसी एक मूलस्थान में पढ़कर मानव पृथ्वी के विभिन्न प्रदेशों में जाकर बसते रहे।"

इस प्रकार विविध विद्वानों के विवरणों से ग्रौर निष्कर्षों से यह निश्चित हो जाता है कि सारा संस्कृत ग्रार्ष साहित्य, संस्कृत भाषा ग्रौर उसकी दो देवदत्त लिपियां सारे मानवों को दी गई मूल देवी देन है।

Philip. The Teaching of the Vedas, by Rev. Morris

१. पृष्ठ c iii, preface to Vishnu Puran, Oxford.

20

XAT.COM

## वेद-विज्ञान

प्रदीपं इस्लामी भौर पूरोपीय ज्ञासन की परतन्त्रता में जातुक्षाव से किए प्रचार द्वारा हिन्दुओं को इतना हतोत्साह किया गया है कि कई हिन्दू भपने भापको सबसे बुद्ध भौर पिछड़े हुए मानने लगे। उदा० केवल पाण्चात्व विद्या पढ़े हुए कई हिन्दू जन ऐसा कहकर हिन्दू जाति का मजाक उद्यास करते थे कि मानवी जरीर में किंधराभिसरण यानी रक्त का चन्नी सचलन कैसे होता है वह पूरोपीय डॉक्टरों के ढूँढ निकालने पर विश्व को पता बला नहीं तो हिन्दू-वैद्यक ज्ञासत्र तो उसके बाबत कुछ जानता ही नहीं था। उसी प्रकार जातु द्वारा पढ़ाए गए कुछ हिन्दू-जन समभते रहे कि पृथ्वी गोल है भौर धूमती है यह भी पाण्चात्य संजोधकों ने बतलाया तब हमें पता बला। ऐसे भारमधातक प्रचार से अपने ही देज, संस्कृति और बांधवों की निन्दा करने वालों पर हमें तरस धाता है।

यदि उनका बह कथन सही होता तो हम अवश्य मान लेते। केवल हमारी उसमें निन्दा होती है इसलिए किसी ऐतिहासिक सत्य को छिपाना हमें भी मान्य नहीं। किन्तु जब अपने आपको बड़े बिद्वान् और अधिकारी समभने बाले व्यक्ति अपने गहरे अज्ञानवश कुछ ऊटपटांग प्रचार करें जिसमें बैदिक संस्कृति की और हिन्दू-परम्परा की वृथा और अन्यायी निन्दा होती हो तो ऐसे व्यक्तियों की जितनी कड़ी भत्सना की जाए उतनी कम हो है। शत्रु-लिखित इतिहास पढ़ने में इस प्रकार बड़ा धोखा होता है।

वे लांग यदि प्राचीन संस्कृत-साहित्य का सम्यक् ग्रध्ययन करेंगे तो उन्हें पता चलेगा कि जीवोत्पत्ति, गर्भधारण प्रादि से लेकर प्रणु-विज्ञान तक के मुद्दमतम ज्ञान का जो विवरण प्राचीन संस्कृत-साहित्य में प्राप्त है वह बतेमान प्रयसर समभे जाने वाले प्रमेरिकी या रिणयन णास्त्रजों को प्रवाक कर देगा। वैदिक संस्कृति का उपहास करने वाले व्यक्ति मत्र-लिखित कुछ ऊपरी एकतरफा बातों को पढ़कर जो मत बना लेते हैं वह सर्वप्रकार से ब्रज्ञानी, अन्यायी और त्याज्य समक्ता जाना चाहिए।

हम यह पहले ही कह चुके हैं कि वैदिक ज्ञान १६ विद्या और ६४ कलाओं को समेटता हुआ कृतयुग के दैवी स्तर से आरम्भ हुआ। प्रतः वैदिक संस्कृति के ग्रन्थों में न हो ऐसा कोई ज्ञान है ही नहीं। हाँ, यह हो सकता है कि कृतयुग का वह उच्चतम ज्ञान युगों-युगों के उथल-पुथल में कही लुप्त हो गया हो, या टूट-फूट गया हो या प्राचीन ग्रन्थों की वैज्ञानिक भाषा हम कलियुग के व्यक्तिओं को ग्राकलन न होती हो।

ध्राकामक शत्रु जैसे खड्ग से कत्ल करता है, उसी प्रकार निन्दा ग्रीर गाली-गलीच से भी परतन्त्र लोगों को हतोत्साह, हताश, निराश करता रहता है। यह एक घिसापिटा ग्राक्रमण-तंत्र है। ऐसी निन्दा सुन-सुनकर कई व्यक्ति पागल हो जाते हैं या ग्रात्महत्या कर लेते हैं। ग्रतः राष्ट्रीय स्तर पर जो हिन्दू निजी संस्कृति को ग्रीर देश को निकम्मा समभते हैं उनके स्वाभिमान ने एक तरह की ग्रात्महत्या ही कर ली होती है।

भारत पर सन् ७१२ से १६४७ तक लगातार १२३५ वर्ष भीषण और प्रदीर्घ साक्रमण होने के कारण पाश्चात्य प्रणाली में पले. पढ़े बहुत सारे हिन्दू आत्मिनिन्दा की बातें सुनाते रहते हैं। ऐसे व्यक्तियों को अपने स्नापको घोर स्रज्ञानी समक्षकर तुरन्त प्राचीन वैदिक साहित्य के स्रध्ययन में मग्न हो जाना चाहिए।

पायथँगोरस, गैलीलियो, कोपरिनकस, न्यूटन आदि के नामों से यूरोपीय लोगों ने जो ढिढोरा पीटा है वह यूरोपीयों को भले ही जोभा देता हो हमें शोभा नहीं देता। यूरोपीय लोग दो-चार सौ वयं पूर्व इतने पिछड़े हुए थे कि जन्तुओं से रोग होते हैं. पृथ्वी सूर्य की परिक्रमा करती है आदि प्राथमिक बातें भी उन्हें ज्ञात नहीं थीं। पायथँगोरस नाम ही पायंगुरू का अपन्नं है यह भी वे नहीं जानते। यूरोपीय अपन्नचार से हमें यह समक्ष लेना आवश्यक है कि महाभारतीय युद्ध के अपार सहार के पण्चात् लगभग चार सहस्र वर्ष यूरोपीय लोग गुरुकुल जिक्षा से बंचित रहने के कारण घोर प्रज्ञान के दलदल में फँम गए। पाश्चात्यों को अब वह जान

सेना चाहिए कि बैदिक घाषं-साहित्य में ज्ञान के भण्डार बन्द पड़े हैं। उन्हें मापूनिक विज्ञान की कुंजी के सहाय्य से ज्ञात करने की आवश्यकता है।

बगोल ज्योतिष का ज्ञान

पण्डित रघुनन्दन शर्मा के हिन्दी ग्रन्थ 'वैदिक सम्पत्ति' (पृष्ठ २६०) में उद्भुत बंदिक ऋचाओं में पृथ्वी गोल होने का, प्राक्षण शक्ति आदि का वस्तेस है। जैसे-

क्काणासः परीणहं पृथिव्या हिरण्येन मणिना शुभमानाः। न हिन्दानासस्ति तिरुस्त इन्द्र परिस्पशो घदधात् सूर्येण ॥ ऋग्वेद १०/१४६/१

इसका तात्पयं है कि पृथ्वी गोल है। उसके आधे भाग पर सूर्य चमकता है और दूसरे बद्धं पर बंधेरा होता है। पृथ्वी सूर्य से आकर्षित ट्रेगी रहती है।

सविता यन्त्रः पृथिवीमरम्णान् ग्रस्कंभने सविता द्यामद् हत । सौरयन्त्र पृथ्वी को परिभ्रमण कराता है। अन्य ग्रह भी उसी प्रणाली से घमते रहते हैं।

दशलक्षवर्ष प्राचीन रामायण में लिखा है-गगने तान्यनेकानि वैश्वानरपथादृहि:। नक्ष त्राणि मुनिश्रेष्ठ ते तु ज्योतिषु जाज्वलम् ॥

(बालकाण्ड, सगं ६०)

बर्बात् बाकाश में ब्रपने सूर्यमण्डल के पार अगणित ज्वलन्त नक्षत्र हैं। इस प्रकार प्राचीन संस्कृत धार्ष प्रन्थों में प्रसीम ग्राकाण में दीखने बाने या केवल बृद्धिगम्य ऐसे अनेकानेक रहस्यों का पूरा विवरण है।

बस्तुतः ब्रायुनिक शास्त्रज्ञों ने यदि ध्यानपूर्वक उस साहित्य का प्रध्ययन किया होता तो उनकी कई शास्त्रीय उलमनों के उत्तर उन्हें मिल गए हाते।

प्राच्यापक सुद्धविष (Ludwig) कहते हैं कि पृथ्वी का श्रक्ष भूमध्य रेसा के प्रति मुका होने का उल्लेख ऋग्वेद में (१-१०-१२ ग्रोर १०-६६-४) है। (इष्टब्स, बालगंगाधर तिलक का ग्रन्थ Orion, पृष्ठ १८)।

दूरवोक्षण यन्त्र

एक प्राचीन यान्त्रिक ग्रन्थ शिल्पसंहिता में दूरवीन उर्फ दूरवीक्षण यस्त्र का उल्लेख इस प्रकार है-

> मनोवांक्यं समाधाय तेन णिल्योन्द्र णाज्वतः। यन्त्रं चकार सहसा दृष्टच्यं दूरदर्शनम्॥ पललाग्नी दग्धमुदा कृत्वा काचमनश्वर। जोधियत्वा त् जिल्पीन्द्रो नैमत्य क्रियते च ॥ चकार बलबत्स्बच्छं पातनं सुपविष्कृतम्। धातुदण्ड-कल्पित्तम् ॥ वंशपवसमाकार तत्पश्पापदग्रमध्येषु मुक्रं च विवेश सः।

इसका तात्पयं है-"मिट्टी भून के उससे प्रथम काँच बनती है। एक पोली नलिका के दोनों नुक्कड़ पर वह काँच लगाई जाती है। दूर के नक्षत्रादि देखने में तुरी यन्त्र जैसा उसका उपयोग किया जाता है।

चम्बक

'वैशेषिक' नामक ग्रन्थ में (४-१-१४) एक प्राचीन शास्त्रज्ञ कणाद लिखते हैं कि चुम्बक की अदृश्य कर्षण शक्ति के कारण लोहा चुम्बक के प्रति खींचा जाता है।

गुजरात प्रान्त के अन्हिलपुर नगर के जैन ग्रन्थालय में संस्कृत भाषा का 'शिल्पसंहिता' नाम का ग्रन्थ है। उसमें ध्रुव मत्स्य यन्त्र बनाने की विधि लिखी है। पारा, सूत्र, तैल ग्रीर जल ग्रादि सामग्री लेकर तापमापन यन्त्र (थर्मामीटर) बनाने की पद्धति भी उसमें वर्णित है।

'सिद्धान्त शिरोमणि' नामक दूसरे प्राचीन ग्रन्थ में भी एक प्राचीन

तापमापनयन्त्र का वर्णन है।

प्राचीन खगोल ज्योतिष के ग्रन्थों में रेत की घड़ी का उल्लेख है। उस समयमापन यन्त्र को मानव, मयूर या कपि का बाकार दिया जाता या।

#### वंरोमीटर

वायु-भार मापन का भी एक यन्त्र प्राचीन काल में होता था। उससे

хат.сом

वयां, तुकान बादि का श्रीयम पता लगा लिया जाता था । उसी यनत का बतमान युरोपीय नाम वैरोमीटर है।

मोटरगाडी

'भोजप्रबन्ध' नामक प्राचीन संस्कृत ग्रन्थ में राजा भोज के एक काष्ठाप्ट (लकड़ी का घोड़ा) का वर्णन है जो २४ मिनटों में २२ मील यन्तर काटता था। एक पंते का भी उल्लेख है जिसके स्वयंचलित भ्रमण में हवा लगा करती थी।

#### विमान

एक प्राचीन संस्कृत प्रन्थ 'गयाजिन्तामणि' में मयूर जैसे प्राकार के विमान का उल्लेख है। भागवतम् में शास्त्र राजा के विमान का उल्लेख है। शनिस्तीय में, रामायण बादि में विमानों के उल्लेख हैं। भरद्वाज-सिलित पंश्वोधिनी पन्य में विमानों के विवरण का एक पूरा अध्याय है। भरदाज ऋषि का लिखा 'बृहद्विमानशास्त्र' नामक ग्रन्य सार्थ ग्रौर सटीक छपा बाब भी बाबार में विकता है। लगभग १५ वर्ष पूर्व बेंगलोर नगर के Institute of Science के विमान-विभाग (Aeronautics Division) के पांच विद्वान् मंशोधकों (Research Scholars) का लिखा पत्र महास के साम्त दैनिक The Hindu में प्रकाणित हुआ था। उस पव में उन विद्वानों ने लिखा था कि "भरद्वाज मुनि द्वारा लिखित बहाइमानगास्त्र' ग्रन्थ में वर्णित विविध विमानों में से 'रुक्निम' प्रकार के विमान का बहुनतन्त्र या उड़ानविधि समभ में ब्राती है। उस विधि द्वारा बाद भी विमान की उड़ान की जा सकती है। किन्तु अन्य विमानीं का ब्योरा समझ नहीं घाता।

प्राचीन संस्कृत बैमानिक प्रत्यों का प्रधिकांश भाग आकलन न होना स्वामाविक ही है। उस युग के यन्त्रणास्त्र की परिभाषा का ज्ञान कई बहस वर्षों के अनवधान और अनम्यास से लुप्त हो गया है।

ऊर्जा

बन्त्र चलाने के लिए जो ऊर्जा लगती है उसके ब्राठ प्रकार के स्रोत प्राचीत काल के बैदिक शास्त्रज्ञों को ज्ञात थे। वे इस प्रकार है—विद्युत-गवित से चलने वाले यन्त्रों को 'शक्त्योद्गम' कहा जाता था। जल या यान जैसे प्राकृतिक स्रोतों से चलनेवाले यन्त्र 'भूतवह' कहलाते। वाष्प यानी भाप से संचालित यनत्र 'धूमयान' कहे जाते थे। हीरे, माणिक जैसे रत्नों से गति प्राप्त करने वाले यन्त्र 'सूर्यकान्त' या 'चन्द्रकान्त' कहे जाते थे। बाय्शक्ति से चलने वाले यनत्र भी होते थे। भूगमं तेल (पेट्रोल, हीजन इत्यादि) की ऊर्जा से चलने वाले यनत्र 'पंचशिखी' कहलाते थे। मुयंताप से भी यनत्र चलाए जाते थे। चुम्बकीय शक्ति से भी चलने वाले यन्त्र थे

पारे की भाप (mercury vapour) की ऊर्जा का उल्लेख प्राचीन जास्त्रीय संस्कृत ग्रन्थों में बार-बार भ्राता है। किन्तु भ्राधृतिक पाण्चात्य प्रभावित णास्त्रजों को वह बड़ा घटपटा-सा लगता है। क्योंकि उनके यनुभव में पारे की भाप वनाने के लिए बत्यधिक तापमान की ग्रानि की यावण्यकता होती है अतः वह शक्य नहीं है। हो सकता है कि प्राचीन काल में वह किसी प्रकार गक्य था। क्या वे प्राचीन मास्त्रज्ञ किसी रासायनिक प्रक्रिया के पत्रचात् पारे की भाप कम तापमान से बना लेते थे? कीन जाने ? पारे को प्रभावी ऊर्जान्स्रोत बनाने की बात तक वर्तमान जास्त्रज्ञ सोच नहीं पाते. तब बताइए प्राचीन बैज्ञानिक-प्रगति कितने ऊँचे स्तर की थी ?

शुक्रनीति

वन्दूक, पिस्तील, तोप ग्रादि ग्राग्नेयास्य बनाने को विधि 'मुक्तनीति' नाम के प्राचीन संस्कृत-ग्रन्थ का विषय है।

#### यान्द्रिक मानव

राभायणान्तर्गत वर्णन के घनुसार रावण ने युद्ध के धन्तिम दिनों में ऐसी एक कृत्रिम यान्त्रिक सीता बनवाई थी जो राम के नाम से हु-ब-हू विलाप भी करती देखी गई थी। प्राजकल जापान ग्रादि देशों के कार-सानों में बढ़े भहड़ भीर बहुड दीखने वाले लोहे के मानवाकृति कर्मचारी होते हैं। बैसे प्राचीन काल में भी बनते थे ऐसा अनुमान ऊपर उद्धृत रामायण के उल्लेख से निकाला जा सकता है।

दरभाष

'वैदिक सम्पत्ति' ग्रन्थ में (पृष्ठ ३१५) पर लेखक पण्डित रघुनन्दन समां ने उल्लेख किया है कि निजाम हैदराबाद रियासत के पत्थरघाटि गाँव के एक निवासी डॉक्टर मुहम्मद कासीम कहलाया करते थे। वे बाह्मण-कुल से मुसलमान बने थे। वह बाह्मण-कुल बीजापुर शासकों का राजपुरोहित कुल था। प्रतः उनके घर में प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों का बड़ा भण्डार था। उसमें से एक ग्रन्थ में दूरभाष की यन्त्रणा का विवरण था और दूसरे में मृत-शरीरों को मुरक्षित रखने की विधि विणित थी।

जुक नीति (प्रध्याय १, श्लोक ३६७) में एक विधि का वर्णन है जिससे २० सहस्र मीन दूरी पर चलनेवाली बातों का पता राजा को उसी दिन लग जाता था।

पृथ्वी का घेर लगभग २४००० मील का है। अतः वर्तमान युग में जैसे दूरदेश में रहनेवाले व्यक्ति एक-दूसरे से दूरभाष, दूरदर्शन, आकाश-बाणी बादि द्वारा वोल लेते हैं और एक-दूसरे को देख भी पाते हैं उसी प्रकार राजा भोज के पूर्व भी शक्य था।

'अयुत अवशजां वार्ता हरेदेकदिनेन वै' ऐसा वह उल्लेख है।

#### दूरदशंन

महाभारतीय युद्धारम्भ के पूर्व ग्रंधे ध्तराष्ट्र को युद्धक्षेत्र का प्रति क्षण बा जो प्रत्यक्ष ग्रांबोदेखा हाल राजप्रासाद में बैठकर संजय ने सुनाया वह दुरदर्शन बन्त्र के बिना शक्य ही नहीं था। ग्राजकल हम विदेशों में बले त्रिनेट, फुटबाल, टेनिस ग्रादि बेलों की स्पर्धा घर बैठे प्रत्यक्ष देख सकते हैं और उस बेल का दिया जाने वाला विवरण सुन सकते हैं। वहीं ग्रुतराष्ट्र ने किया। ग्रतः उस प्राचीन काल में (यानी ईसापूर्व वर्ष ३१३६ में) भी दूरदर्शन ग्रादि यन्त्र थे।

गीता में भगवान् कृष्ण ने 'भ्रामयन् सर्वमृतानि यन्त्रारूढानि मायया' ऐसा कहा है। भूमने वाले यन्त्रों की उपमा तभी दी जा सकती थी जब ऐसे यन्त्र नित्य परिचित होते।

ग्रर्जुन को विराट् रूप बताने के पूर्व 'दिब्यं ददामि ते चक्षुः' ऐसा भगवान् कृष्ण ने कहा है। इससे भी यह पता लगता है कि मानवी चक्षु ग्रीर कर्ण की सीमित क्षमता ध्यान में लेते हुए विविध विणाल या दूरदृश्यों का ज्ञान कराने वाली यन्त्रणा ग्रतिप्राचीन काल में भी होती थी।

#### चन्द्रमा से जल

एक प्राकृतिक या कृत्रिम चन्द्रकान्तमणि नाम का हीरा चन्द्रमा के प्रकाश से ग्रीपधि-जल तैयार करने में प्राचीन काल में सहायकारी होता था। यह जल विशिष्ट रोगियों को दिया जाता था।

मूश्रुत का श्लोक ४५/२७ उस जल का उल्लेख इस प्रकार करता है— रक्षोब्नं शीतलं हादि जारदाहविषापहम् । चन्द्रकान्तोद्भवम् वारि वित्तव्नं विमलं स्मृतम् ॥

#### बंटरी

मेसोपोटेमिया (ग्राधुनिक इराक ग्रादि प्रदेश) से प्राप्त २००० वर्षे प्राचीन बैटरी (battery) जिससे ग्रभी भी ऊर्जा-निर्माण की जा सकती है। यह चार-पांच वर्ष पूर्व यूरोप के कई देशों में प्रदर्शित की गई थी। उस समय न तो इस्लामी ग्रीर न ही कोई ईसाई शिक्षा उपलब्ध थी। प्राचीन टूटी-फूटी गुरुकुल शिक्षा ही उस समय प्रचलित थी। उस समय की बैटरी (ऊर्जा यन्त्र) संस्कृत यन्त्रग्रन्थों से ही बनाई जा सकती थी। वह इतनी प्रभावी थी कि दो सहस्र वर्ष पश्चात् भी उससे विद्युत-प्रवाह निर्माण किया जा सकता है।

#### Current

विद्युत-प्रवाह के लिए भाग्ल-भाषा में जो current शब्द है, उसका

वर्तमान उच्चार करंट' किया जाता है। तथापि वह उच्चार विकृत है। प्राप्त मृताक्षरों में 'C' का उच्चार 'स' होने के कारण 'current' पावद का उच्चार 'मरन्त' करने पर तुरन्त पता चलता है कि वह मूलतः 'सरस्त' ऐसा संस्कृत शब्द है। विद्युत्प्रवाह सरिता-जैसे बहुता रहता है प्रतः उसे सरन्त कहना प्रति योग्य है। उस शब्द से पता लगता है कि विद्वाबाह का निर्मित-ज्ञान प्राचीन काल में भी था। यदि ऐसा नहीं होता तो उसे 'सरस्त' नाम कैसे दिया जा सकता था।

विद्युत्मक्ति 'हाँसंपाँवर' यानी 'प्रश्वणक्ति' घंकों से नापी जाती है। प्राचीन बैदिन समाज में प्रश्वशक्ति का वियुल प्रयोग होता था। सतः

बश्वणक्ति भी उसी प्राचीन संस्कृत-परिभाषा का ही एक अंग है।

माकाण में जो बिजली कडकती है वह ग्रीर बादल पृथ्वीस्तर से १२ योजन दूर ऊपर प्राकाण में होते हैं ऐसा प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों का यह उल्लेख देखें -

भूमेर्बहिः द्वादशयोजनानि भूवायुरम्बाम्युदिवद्युत्ताद्याम् ।

#### सूर्यविम्ब के धब्बे

मुपंबिम्ब पर दीखनेवाले धब्बों का उल्लेख रामायण में भी मिलता है। रामचन्द्रजी लक्ष्मण को कहते हैं (युद्धकाण्ड २३/६)

हरस्वो म्क्षोऽप्रणस्तप्रच परिवेषस्तु लोहितः। षादित्ये विमले नीलं लक्ष्य लक्ष्मण दृश्यते ।।

## अग्निपूजा

अत्येक वैदिक विधि में प्रिक्तिपूजा या यज्ञ प्रवश्यमेव होता था। कई प्रानिहोत्रियों के घरों में प्रानि २४ घण्टे मुलगी रहती थी। ये ही लोग तपस्वी भी कहलाते थे। तपस्या से वे सिद्धि भी प्राप्त करते थे। तप यानी तपना हो सकता है कि प्राचीनकाल में संस्कृत यन्त्रग्रन्थों के सहाय्य से वंज्ञानिक धीम द्वारा विविध प्रक्रिया द्वारा संशोधन करते-करते तप जाते थे, यतः तपस्वी कहलाते । माजकल की मांग्ल प्रणाली में scholar, researcher, scientist, inventor, discoverer जिसे कहते हैं वही तपस्वी शब्द का प्राचीन ग्रथं था। क्योंकि वे व्यक्ति एकान्त में ध्यानमन्त रहकर अग्नि द्वारा विविध किया-प्रक्रिया करते-कराते बड़े-बड़े वैज्ञानिक शोध लगाया करते।

ग्रग्नि में हवन करने से वातावरण भी गुद्ध होता है; हानिकारक कीटक, जीवजन्तु नष्ट होते हैं और वर्षानुकूल वातावरण तैयार होता है। ऐसी ग्रग्नि-पूजा से मानसिक, बाध्यात्मिक ग्रौर सामाजिक बातावरण भी शुद्ध होता रहता है।

ग्रारती उतारने से ग्रीर नजर उतारने से भी ऐसे प्रनुकृत परिणाम होते हैं। पृथ्वी जैसे सूर्य को चक्कर लगाती है उसी प्रकार मूर्ति की परिक्रमा करना, आरती उतारना, नजर उतारना, विवाह में पति-पत्नी द्वारा यज्ञ के सात फेरे करना इन सब बातों से फेरों के ब्राध्यात्मिक परिणाम, पवित्रता ग्रौर दैवीशक्ति का परिचय मिलता है। चन्द्रमा के एक फेरे से स्त्रियों का मासिक धर्म ग्राना ग्रीर चन्द्रमा के १० फेरों से गर्म में बच्चे का पूरा विकास होना आदि उदाहरणों से परिक्रमा की महत्ता सिद्ध होती है।

ग्रंग्रेज, फोंच, पोर्चुगीज ग्रादि पाश्चात्य लोग भारत में लगभग सन् १६०० से ग्राने लगे। उस समय भारत की वस्तुएँ ही सारे विश्व में बिकती थीं। यूरोपीय लोगों ने व्यापार करने के बहाने प्राचीन संस्कृत-ग्रन्थ चुराकर या मोल लेकर यूरोप भिजवाए ग्रौर लगभग सन् १८०० से उनकी यान्त्रिक प्रगति होने लगी। यह कोई काकनालीय योगायोग नहीं था। उनके यन्त्रों का माल भारत में ग्रीर ग्रन्यत्र बेचा जा सके इसलिए ढाका की मलमल ब्रादि बुनने वाले कारीगरों के हाथ तक अंग्रेजों ने कटवा दिए। अतः यूरोप की यान्त्रिक प्रगति काश्रय यूरोपीयो की बुद्धिमानी को नहीं है बल्कि भारत से उन्होंने जिस धूर्तता से संस्कृत-प्रन्य चुराकर निजी यान्त्रिक प्रगति की, उस लुटेरी वृत्ति को है।

28

# प्राचीन आणविक शक्ति केन्द्र

जैसे-जैसे एक-एक नई पीड़ी ग्रामे ग्राती है वैसे-वैसे प्राचीन पीढ़ियों का इतिहास ग्रंपने ग्राप भुधला होते-होते मिट जाता है या भुला दिया जाता है। ग्रंत प्राचीनतम इतिहास को बार-बार खोजकर दुबारा लिखना पड़ता है। प्रत्यक्त ग्रांखों से हमें मीमित ग्रन्तर तक दिखाई देता है किन्तु दुस्बीन, दूरदर्शन, पुस्तके, बिद्धानों के व्याख्यान ग्रादि से ग्रंद्श्य वातों का भी हमें ज्ञान होता रहता है। इतिहास की भूमिका भी वैसी ही है कि सामान्य व्यक्ति की स्मृति के पार की वाते इतिहास द्वारा उसे ज्ञात करानी पड़ती है।

किन्तु सजात बातों का पता लगवाना हर एक इतिहासकार के वस की बात नहीं है। उदाहरणार्थ ईसाई, मुसलमान और कम्युनिस्ट ग्रादि सोगों का मन निजी पिक भावनाग्रों के कारण इतना परतन्त्र ग्रीर जकड़ा हुमा होता है कि उन्हें प्रमाण सामने होने पर भी दीखते नहीं। या दिख भी गए तो उनका ग्रथं वे मनमाना ग्रीर ऊटपटाँग लगवा लेते हैं। जैसे इटली देश में उत्खनन में पाए गए प्राचीन घरों में रामायण कथा की कुछ घटनाएँ चित्रित की गई है तथापि वहां के लोग सारे ईसाई बनने के कारण वे उन चित्रों को रामायण की घटनाएँ समभते ही नहीं। बाली ने सुपीय को पत्नी का हरण किया था ग्रतः दोनों में कलह हो रहा है, इस शायय के चित्र में बताए दो बानरप्रमुखों को इटालबी विद्वान् घोड़े कहकर टाल देते हैं। घीनों को स्पष्ट दोखन वाली बात का भी टेवा ग्रथं लगाने बाल ब्यांकत इतिहासकार तो क्या निष्यक्ष, मुणिक्षित विद्वान् भी नहीं कहे जा सबते।

यतः इतिहास संशोधन में प्राचीन वातों का शोध लगाने के साथ-

साय उन बातों का सही मर्थ और मम्बन्ध समभने की क्षमता का होना ग्रावश्यक होता है।

परीक्षा में छात्रों को टूटा वाक्य देकर बीच के निकले हुए योग्य जब्द भरने होते हैं। वैसे ही इतिहास के उथल-पुथल, टूटे-फूटे चिह्नों को जोड़-कर प्राचीन काल का सही ग्रीर पूरा ब्यौरा जोड़ना पड़ता है।

## क्या शास्त्रीय प्रगति प्रथम बार हुई है ?

इतिहास की घटनाएँ लगभग वैसी की वैसी ही विविध युगों में बार-बार होती रहती हैं। इसी को ग्रांग्ल भाषा में history repeats itself ऐसा कहा जाता है। ग्रतः वर्तमान समय में हम जिन गोधों को ग्राञ्चयं-कारी प्रगति समभते हैं वैसी प्रगति प्राचीन युगों में भी हुई होगी।

दूसरा एक विचार यह है कि जिस यान्त्रिक युग को हम ब्राश्चयंकारी प्रगति समभते हैं वह लगभग गत १७५ वर्षों में ही हुई है। ग्रव सोचने की बात यह है कि मानवी सभ्यता का इतिहास जब लगभग दो ग्ररव वर्ष का है तो उसमें उल्लेखनीय णास्त्रीय और वैज्ञानिक प्रगति के ऐसे १७५ वर्ष, १७५ वर्ष के कई समय खण्ड कई बार ग्रा चुके होंगे ? ग्रीर उस प्राचीन वैज्ञानिक प्रगति के उल्लेख हमें विपुल मात्रा में रामायण-महाभारत में मिलते भी है।

## पुरातत्त्वीय आक्षेप युक्त नहीं हैं

प्राचीन काल के यन्त्र, शस्त्रास्त्र ग्रादि प्राप्त नहीं होते ग्रतः उस समय वैज्ञानिक प्रगति नहीं हुई थी ऐसा ग्रारोप युक्त नहीं। महाभारतीय युद्ध के समय तक विश्व बड़ा उन्तत था। उस युद्ध में हुई ग्रपार हानि से उस सभ्यता के सारे चिह्न जलकर खाक हो गए। उसके पश्चात् प्रव पांच सहस्र वर्ष भी बीत गए। इतने वर्ष तक ग्रवशेष बचेंगे भी कैसे? कुछ यान्त्रिक पुर्जे बचे भी हों तो जंग खाने से ग्रीर मिट्टी में दबे रहने के कारण वे पहचाने भी नहीं जा सकते। प्राचीन बैटरी जैसे कुछ शास्त्रीय प्रगति के ग्रवशेष मिलते भी हैं तो उनकी जानकारी बहुत लोगों तक पहुँच नहीं पाती।

वैसे भी पुरातत्त्वीय प्रवशेषों की प्रत्यधिक महत्त्व देने वालों से यह भी पूछा जा सकता है कि क्या धापने सारी भूमि ग्रावश्यक गहराई तक कोद सी है, जो धाप कहते हैं कि कहीं कुछ प्रवशेष नहीं हैं ?

भोर एक आक्षेप यह है कि प्राचीन अवशेष सागर, सरोवर या सरिता

में इब गए हों।

बौर एक पर्याय यह हो सकता है कि महाभारतीय यन्त्र और जस्त्रास्त्रों में घितसूरम इसक्ट्रॉनिक्स (electronics) पुर्जे रहे हों जो कालान्तर में नष्ट हो गए हों। वर्तमान युग में हमारा अनुभव है कि घारम्भ में जो यन्त्र बड़े-बड़े घौर भारी धातु के पुर्जो वाले बनते थे वे कालान्तर में सुस्मतम घौर हलके-फुलके प्लास्टिक, सिलिकॉन ग्रादि पदार्थों के बनने लगे। वे हजारों वर्ष तक ना टिकने के कारण हमें प्राप्त नहीं है।

कई बार अवशेष प्राप्त भी होते हैं तो वे चुपके से दूसरे स्थान पर भेज दिए जाते हैं या नष्ट कर दिए जाते हैं। जैसे ग्रांग्ल ग्रीर इस्लामी शासन में मन्दिरों को मस्जिद ग्रीर कब्नें कह डालने की होड़ में हिन्दू मूर्तियाँ, शिलालेख ग्रांदि प्राप्तिस्थानों से दूर ले जाए गए ताकि वे इमारतें हिन्दू-मूलक थीं, इस बात के प्रमाण नष्ट या लुप्त हो जाएँ।

बाइ, भूकम्प, जज के हमले, लूट, चोरी ऐसे अनिगनत प्रकारों से प्रातन्त्रीय प्रमाण या तो नष्ट होते है या उनसे ग़लत निष्कर्ष निकाले जा सकते हैं। अतः ऐतिहासिक संजोधन में दस्तावेज, पुरातन्त्व, स्थापत्य आदि अनेक पहलुओं का और सबूतों का विचार किया जा सकता है किन्तु किसी एक ही पहलू के प्रमाणों को अत्यधिक महत्त्व देना ठीक नहीं होगा।

भूगभंशास्त्रियों ने एक मजेदार तथ्य के प्रति हमें जागृत किया है कि कई स्थानों पर प्राचीन चट्टानें भूगभं में ऊपरले स्तर पर हैं तो प्रविचीन चट्टानें उनके नीचे दब गई हैं। यदि ऐसा परिवर्तन भूगभं के ग्रन्दर होता रहता है तो कई सम्यताम्रों के चिह्न लुप्त हो गए होंगे और कई सभ्यताम्रों के चिह्न ऊपरले स्तर में पाए जाने के कारण उनका कालकम ग्राधनिक सममा गमा होगा। ग्रतः केवल पुरातस्त्रीय प्रमाणों पर पूरा भरोसा नहीं प्राचीन वैदिक यान्त्रिक प्रगति के पुत्रें तो मिलते नहीं जबकि श्राधुनिक युग के पाण्चात्य यन्त्रतन्त्र यत्रतत्र दीखते हैं ऐसे युक्तिबाद से श्राजकल के कई विद्वान् वैदिक संस्कृति केवल सेतीबाड़ी के स्तर की ही रही, ऐसा कुछ प्रतिपादन करते हैं जो उचित नहीं है।

#### प्राचीन वैदिक शास्त्रज्ञ

यूरोपीय गणितजों के सैकड़ों वर्ष पूर्व भास्कराचार्य ने Differential Calculas नाम की गणना-विधि चलाई थी। प्रायंभट्ट ने बगंमूल और घनमूल विधि, ग्रंकवर्धन कममान गणन (arithmatical progressing summation of series) ग्रीर pye (पाय) की संस्था ग्रादि गणितिन्तन्त्रों का प्रयोग किया था। ईसापूर्व १०० वर्ष ग्रायंभट्ट का जाल वतलाया जाता है। किन्तु हो सकता है कि गणितज्ञ ग्रायंभट्ट ग्रीर भी प्राचीन हों, क्योंकि पाश्चात्य विद्वानों के संकुचित कालभाव के कारण उन्होंने प्राचीन व्यक्ति एवं घटनाग्रों का काल जहाँ तक वन मके ग्रागे ही ग्रागे खींचने का यत्न किया है। यूलर (Euler) नाम के यूरोपीय गणितज्ञ को जिस indeterminate equation of the second degree का श्रेय दिया जाता है, वह विधि वैदिक परम्परा में ब्रह्मगुष्त के समय में भी भारत में ज्ञात थी। ब्रह्मगुष्त का समय भी कितना प्राचीन है कौन जानता है।

खगोल ज्योतिष के क्षेत्र में तो अनन्त कोटि ब्रह्माण्ड और हमारे सूर्य-मण्डल की आयु की चर्चा वैदिक अतीत में बार-बार हुआ करती थी। आईन्स्टीन के हजारों वर्ष पूर्व ज्यास जी ने दिग्देशकाल भेद यानी समय और अन्तर की शून्यता का विवरण दिया है। अतः विविध वैज्ञानिक शोध लगाने के पाश्चात्यों के दावे निराधार है। जैसे दूर की वस्तु दिखाई नहीं देती किन्तु पास की वस्तु की पूरी जानकारी होती है उसी प्रकार इतिहास में भी प्राचीन घटनाएँ और व्यक्ति भूले जाते रहते हैं और उनके स्थान पर आधुनिक व्यक्तियों को ही सारा श्रेय दिया जाता है। पाठ्यपुस्तकों में भी पुराने संस्करण अदृश्य होते रहते हैं और उनके स्थान पर नये लेखकों की नई पुस्तकों आती रहती है। कृत्युग से कलियुग तक यही होता पा रहा ज्ञान बढ़ा नहीं अपितु उतरता रहा है

पाम्चास्य विचारधारानुसार जगली धवस्था से वर्तमान चन्द्रयान बनाने का ज्ञानशिकार मानव चढ़ आया है। किन्तु इस ग्रन्थ में हमने यह दर्गाया है कि कृतयुग में हर क्षेत्र में जो देवी स्तरका उच्चतम ज्ञान था बह और-और कम-गम और घटिया बनता गया। महाभारतीय युद्ध के पाचात् तो बचाल्चा शास्त्रीय उच्चस्तरीय ज्ञान भीषण संहार से यकायक लुक्त हो गया। वही कुछ सीमा तक गत २०० वर्षों में यूरोपीय लोगों ने फिर प्राप्त कर लिया है।

## ब्रीकों से सभ्यता आरम्भ नहीं हुई

पाल्बात्व लोगों का प्रभाव वर्तमान समय में बढ़ने के कारण उन्होंने बह धारणा फैला दी है कि बीक लोगों से हाँ मानवी या यूरोपीय सक्यता का खारम्ब हुखा। पूरोप में भले ही ग्रीक सम्पता प्राचीन रही हो किन्तू उसमें यह निष्कर्ष निकालना कि ग्रीक सभ्यता मानवजाति की प्राचीनतम सम्यता है, योग्य नहीं है। किन्तु इससे इतिहास की एक सामान्य गलती स्पष्ट हो जाती है कि विश्व में जिस किसी का पलड़ा भारी होता है वह निजी इंग से इतिहास लिल देता है। जैसे पाण्चात्यों का प्रभाव बढ़ गया तो उनकी सन्यता का स्रोत, ग्रीस सारे मानव की सम्यता में प्राचीनतम षोषित कर दिया गया। ऐसे निराधार निष्कर्षों से भी संशोधकों को सायधान रहना चाहिए। ग्रीकों से भी पूर्व वैदिक विज्ञान वड़ा उन्नत था। गांडके हिगिन्स लिखते हैं, "विज्ञान में तो ग्रीक लोग शिशु जैसे (ग्रज्ञानी) य। प्लेटी, पायबँगोरस आदि जैसे उनके विद्वजन जब पूर्व की और (यानी भारत में) गए ही नहीं थे तो उन्हें विज्ञान की जानकारी होती भी बहां से ? विज्ञान और अन्य विद्याश्री में वे प्राच्य लोगों से (यानी भारतीयों से) पिछड़े हुए थे। उन्होंने या तो श्रज्ञानवण सारी गपड़-णपड़ कर रखीं है या जानबुभकर (विविध विद्याग्री के वावत) घोटाला कर दिग्निणंय-यन्त्र (Compass)

हिगिन्स् का कथन है कि "सागर पर्यटकों की प्राचीनकाल से दिग्निर्णय करने वाला कम्पास यन्त्र उपलब्ध था। वास्तव में वह कमी लप्त हुआ ही नहीं था। चीनी और ग्रन्य प्राच्य पर्यटकों को 'कम्पास' ज्ञात था। पाश्चात्यों ने उन्हीं से कम्पास का उपयोग तीला। मार्कोपोलो चीन से वैसा एक यनत्र यूरोप में लाया और लगभग उसी काल में वॉस्कोडिगामा ने भी वैसा ही यन्त्र भारत से प्राप्त किया। इस प्रकार का शास्त्रीय ज्ञान प्राच्य प्रदेशों में था इसका विवरण महाशय ज्ञुतेन्स् (Monsieur Dutens) लिखित Sur Les Deconverte des Anciens attributes aux Modernes ग्रन्थ में दिया है।"

## दूरवीक्षण दर्पण

कई लोगों की धारणा है कि ड्रूइडस् ग्रादि प्राचीन लोग दूरवीक्षण दर्पण (टेलिस्कोप) का प्रयोग करते थे। स्ट्रैवो के ग्रन्थ में उल्लेख है कि Heliopolis (यानी सूर्यपुर) के सूर्यमन्दिर के शिखर पर एक वड़ा दर्गण लगा हुआ था। उससे सूर्य की किरणें परावर्तित करके मन्दिर प्रकाशित किया जाता था। उससे भी एक बड़ा दर्पण (Alexandria) अलक्येन्द्र नगर के दीपगृह पर लगाया था जिससे दूर से आनेवाली नौकाओं की प्रतिमा दीखती थी जबिक वे नौकाएँ सामान्य दृष्टि को दिखाई नहीं पड़ती थीं। डिग्रोडोरस सिक्यूलस (Diodorus Siculus) लिखता है कि कॅलटॅक के पश्चिम के एक द्वीप में ड्रुइडस् द्वारा लगाए एक दर्पण-यन्त्र से सूर्यं भीर चन्द्रमा बड़े समीप से दीखते थे। प्राचीन लोगों को पता या कि श्राकाशगंगा में तारकाश्रों के पुंज के पुंज हैं। चन्द्रमा पृथ्वी के निकट दिसाई देने का उल्लेख एक प्राचीन कविता में है जो ध्यान देने योग्य है। Origines ग्रन्थ के लेखक सर विलियम ड्रमाण्ड (Sir William Drummond) कहते हैं कि "ईरान के मूर्तिभंजकों (मुसलमानों) ने जो

१. वृष्ट ११२, The Celtic Druids, लेखक Godfrey Higgins.

१. पृष्ठ ११३, The Celtic Druids, लेबक Godfrey Higgins.

२. पुष्ठ ११४-११४, वही।

विनास किया भीर उधम मचाया उससे मोलडीय(Choldea) भीर ईजिप्त की विज्ञान-विधा सारी नष्ट हो गई।"

इससे सूर्य के ताप का उपयोग प्राचीन काल के वैज्ञानिक विविध प्रकार में करने ये ऐसा स्पष्ट दीखता है जर्बीक वर्तमान में, जब आधुनिक विज्ञान की प्रगति का हम गर्ब में उल्लेख करते हैं, कही-कही घरपल्प प्रमाण में हम मूर्यनाय का उपयोग सभी-सभी करने लगे हैं।

#### बारूद

हुइ नोग (मुरग, पटाखे. तोप ब्रादि की) बाहद बनाना जानते से । क्सर्राक्षम (Xerxes) बीर बेनम (Brennus) के जब हमते हुए थे तब मन्दिरों को सम्पत्ति लूटने बाए उन हमलावरों का कड़कती विजली बेगों कमक बीर गरजते बादलों जैसी आवाज के साथ हुइड लोगों ने ऐसा जोरदार बितवार किया कि हमलावरों को दहशत खाकर और भारी ह्यान टठाकर भाग जाना पड़ा। इस वर्णन से प्रतीत होता है कि हुइडों ने बाहद का ही प्रयोग किया। मार्सेल्स शहर के पास (फांस देश में) हुईडों की (धेम) बाटिका में गुफाओं के अन्दर बड़े धमाके उठते; मेघ-गर्जना बेगी बावाब आतो; धरती कांपती और चमकती विजली जैसी चमकमाहट हुवा करती ऐसा तिरस्कारयुक्त उल्लेख (Lucan) ल्यूकन ने किया है। यह सब बाहद को ही प्रतिक्रियाएँ हैं। बेल के हुइडों का पुत्र दानों (Dargo) की कविता में उसी प्रवार की बावाज ब्रादि का वर्णन है। मारिस नाम के तेखक का उल्लेख है कि ब्रित प्राचीन काल से हिन्दू जोग बाहद का उपयोग जानते थे। कांफड नाम के दूसरे लेखक का भी वहीं मत है (खण्ड २, पृष्ठ १४६)।"

#### गणित

वेद यह मानवों का प्राचीनतम साहित्य है। उसी में गणित की उच्चतम धीर विद्यातम कियाएँ प्रन्तभूत हैं। एकाग्र चित्त से वेदों की क्ष्वाधों पर विन्तन-मनन कर समाधि लगानेवाले साधकों को गणित घीर घन्य सभी विद्याधों के गहनतम धीर उच्चतम रहस्य पता लग सकते हैं। जगन्नाथपुरी के शंकराचार्यजी ने Vedic Mathematics नामक प्रन्य लिखकर उस तथ्य का परिचय दिया है।

गणित और अन्य सभी विद्याओं के उच्चतम रहस्य वेदों में गृंथा दिए
गए हों तो उसमें आश्चयं की बात नहीं क्योंकि इस असीम विश्व के प्रथन
की रूपरेखा प्रस्तुत करने के लिए ही तो बह्माण्ड बनाते समय उसका
यान्त्रिक व्योरा देने वाले वेद बनाए गए। अतः वेदों में प्रस्तुत उच्चतम
गणित देवतुल्य मानवों को आरम्भ से ही अवगत था। उदाहरणायं उस
समय 'लोक' नाम की एक संख्या थी जो १०'' ऐसी संक्षेप में लिखने से
१ पर १६ शून्य इतने मूल्य की होती थी। अतः शून्य का उपयोग मानव
आरम्भ से ही करते थे। अतः यह कह देना कि शून्य का उपयोग कोई दोतीन सहस्र वर्षों से ही होने लगा है—उचित नहीं। दूसरा एक महत्त्वपूर्ण
निष्कर्ष यह निकलता है कि जिन लोगों को १ पर १६ शून्य इतनी बढ़ी
सख्या का उपयोग करना पड़ता था उनका गणित, उनका व्यापार,
उनका उद्योग कितना अग्रसर होगा ?

#### वैदिक संख्या मिति

वेदों में ऋचाओं की सल्या १०५०० है; जब्द हैं १.५३.५२०; ग्रक्षर है ४,३२,०००। इतना मूक्ष्म हिसाब वेदगाठ का रखा गया है। इससे भी पता चलता है कि जून्य का ज्ञान मानव को खारम्भ से ही था। तथापि ऐसे ठोस और इतने प्राचीन प्रमाण की बाजतक किसी विदान ने दखल लो नहीं। सब यही कहते रहे कि जून्य का उपयोग भारत ने मानव को लगभग दो-एक सहस्र वर्ष पूर्व सिखलाया। वर्तमान तोतापंची इतिहास जिल्ला का यह एक ठोस उदाहरण है। छात्रों को कुछ तथ्य रटाए जाते हैं किन्तु वे कहा तक सही हैं, कहा तक तकहीन हैं, उनके प्रमाण क्या है ? खादि प्रश्नों का विचार अध्यापक भी नहीं करता तो बेचारा छात्र कहाँ से करेगा ? रटाई की यह पद्धित त्यागकर सर्वांगीण विचार की प्रध्ययन पद्धित स्थानाई जानी चाहिए।

१. पृष्ठ ११५-११६, वही ग्रन्थ।

यह भी ध्यान देने योग्य बात है कि प्रत्येक जीव-सृष्टिचक ४३,२०० सक्ष वर्षों का होता है। वेदों के ग्रक्षरों की जो संख्या ऊपर दी गई है वह सक्ष वर्षों का होता है। वेदों के ग्रक्षरों की जो संख्या ऊपर दी गई है वह है ४,३२,०००। उसके बराबर १००० गुना जीव-सृष्टिचक के वर्ष ग्राते है ४,३२,०००। उसके बराबर १००० गुना जीव-सृष्टिचक के वर्ष ग्राते है। क्या यह केवल योगायोग है कि उसके पीछे सृष्टि-निर्माता के ग्रद्भुत, प्रसीम गणित का कोई रहस्यमय हिसाब छिपा हुआ है ?

#### ज्यामिति

यूरोपीय शब्द ज्यामेट्री (geometry) लगभग ज्यों-का-त्यों संस्कृत बैदिक 'ज्यामिति' या ज्यामात्री' शब्द है जिसमें 'ज्या' यानी पृथ्वी स्रोर 'मिति' या 'मात्री' यानी 'नापना' ऐसा प्रयं होता है। इस प्रमाण से भी जाना जा सकता है कि यह प्राचीन गुरुकुल विद्या की परिभाषा ही अभी तक विश्व में सबंद चल रही है।

वैदिक भूतव सूत्रों में ज्यामित्री के उच्चतम रहस्य हो सकते हैं।
त्यापि दुर्भाग्यवश उन्हें वर्तमान समय की पाश्चात्य धारा में पढ़े विद्वान्
केवल यज्ञकुण्ड बनाने की विधि तक ही सीमित मानते हैं। यदि कोई
प्रवीण ज्यामात्रा का ज्ञाता समाधि धवस्था में जूतव सूत्रों के सांकेतिक
संस्कृत उच्चारों के ऊपर चिन्तन-मनन कर सके तो हो सकता है कि वह
ज्यामिति के कोई गहन रहस्य उसमें से मुलभा सके। वैसे भी तांवे का जो
यज्ञपात्र होता है वह उन्टे पिरैमिड् (pyramid) के ब्राकार का होता है।
कहा जाता है कि वह धाकार स्वयं एक गहन वैज्ञानिक रहस्य है। उस
धाकार में मृत-शरीर गलते नहीं। उन्हें दुर्गन्ध नहीं धाती। उनमें कीड़े
नहीं पहते। प्राचीन वैदिक वैज्ञानिकों के बनाए इंट श्रीर पत्थर के विशाल
पिरैमिड इंजिप्त देश में है जो एक जागतिक श्राष्ट्रचर्य माने जाते हैं। उनका
धाक विवरण हम इंजिप्त देश सम्बन्धी प्रकरण में भी देने वाले हैं।

## वंदिक उद्यम

बैदिक विद्यामां में लोहे मादि सामान्य धातुम्रों को सुवर्ण में वदल देने की प्रक्रिया भी जात थी। श्राधुनिक काल में ग्रणुशास्त्रज विविध धातुम्रों में कितने भीर कैसे-कैसे मणुरेण होते हैं उसका विवरण जानते हैं। उससे उनका निष्कषं यह है कि लोहे के शीशे के या और किसी धातु के अन्तर्गत जो अणुरेणु रचना है उसे बदलकर यदि सुवर्ण वाली अणुरेणु योजना कर दी जाए तो अन्य धातु भी सुवर्ण में परावर्तित हो जाएँगी। इसे हेमिकिया शास्त्र या विद्या कहते थे। उसी का अपभ्रंश chemistry (हेमिकिया शास्त्र) और अल्केमी (alchemy) यानी किमया (बदलने की जादुई किया) विद्या कहते थे। अल् यह अरबी पूर्वपद किमया' को चिपककर यूरोपीय alchemy शब्द बना है।

नई दिल्ली नगर में मन्दिर मार्ग पर जो विशाल लक्ष्मीनारायण मन्दिर है (जिसे निर्माता के नाम से विरला मन्दिर भी कहा जाता है) उसके उद्यान वाटिका में जो यज्ञ मण्डप है उसके एक स्तम्भ पर लोहे से सुवर्ण बनाए जाने की प्रत्यक्ष अद्भुत घटना अंकित है। जिन गणमान्य व्यक्तियों के समक्ष वह अद्भुत धातु-परिवर्तन कराया गया उनके नाम वहाँ अंकित हैं।

प्राचीन विद्या में विमानों के उड़ान में पारे की भाप की शक्ति प्रयोग होती थी। वर्तमान युग में यद्यपि ग्रणुरेणु विद्या से महासंहारक शस्त्रास्त्र बनाने की क्षमता शास्त्रज्ञों को प्राप्त है तथापि लोहे या ग्रन्य धातु को सोने में परावर्तित करना ग्रीर पारे से ऊर्जा प्राप्त करना यह बातें तो उनके सपने में भी नहीं हैं। इससे पाठक ग्रनुमान लगा सकते हैं कि वर्तमान कलियुग की ग्रपेक्षाकृत, त्रेता ग्रीर द्वापर युगों में शास्त्र ग्रीर विद्या ग्रधिक प्रगत थे।

ऐसी विविध प्रकार की उच्चतम वैज्ञानिक क्षमता प्राचीनकाल में थी यह स्पष्ट करने के पश्चात् हम अब यह दर्शाने जा रहे हैं कि आणविक शक्ति—जिसे नूतनतम् आश्चर्यकारी और दूरगामी संशोधन माना जाता है, उसका शोध प्राचीन काल में ही लग गया या और उस शक्ति-सृजन के विपुल केन्द्र भी उस समय कार्यरत थे।

#### प्राचीन आणविक ऊर्जा-केन्द्र

ग्राधुनिक परिभाषा में ग्राणिवक शास्त्र का विवेचन करते समय पायचात्य लोग मॉलेक्यूल (molecule), ग्रॅटम (atom) श्रौर

सब-पारिटक्स (sub-particles) यह परिभाषा प्रयोग करते हैं। यह सारी प्राचीन बेदिक संस्कृत है। मिलेक्यूल यही शब्द लें। वह 'मूल कणानाम् कुलम्' यानो 'सूक्ष्म मूल जड़कणों का कुल' ऐसा पूरा संस्कृत है। उसी मिलेक्यूल (molecule) के एक मुक्य कण को (atom) अंटम् कहते हैं। वह 'पारमा' इस अर्थ का बिगाड़ा गया संस्कृत शब्द है। उसी में यन्तभूत लो और भी मूक्ष्म कण पाए जाते हैं उन्हें रेणु कहते हैं। 'रेणुका' नहीं गिलित है जो ऐसे सूक्ष्म जड़कणों में गुप्त कप से निवास करती है आर जो ईश्वरोग प्राचा से कड़ा प्रहार कर सकती है। जड़, अचल सृष्टि के मिट्टी, रेत प्रादि पदार्थों में जो कण होते हैं उनके प्रत्यर एक सूक्ष्म घन विद्युक्षण पेसी ईश्वरीय शक्ति की यन्त्रणा निवास करती है। उस घन विद्युक्षण ऐसी ईश्वरीय शक्ति की यन्त्रणा निवास करती है। उस घन विद्युक्षण ऐसी ईश्वरीय शक्ति की यन्त्रणा निवास करती है। उस घन विद्युक्षण ऐसी ईश्वरीय शक्ति की यन्त्रणा निवास करती है। उस घन विद्युक्षण ऐसी इश्वरीय शक्ति की यन्त्रणा निवास करती है। उस घन विद्युक्षण ऐसी की विद्यमान पाश्चात्य परिभाषा में और प्राप्त का वाता था। उसी का विद्यमान पाश्चात्य परिभाषा में अटम्' ऐसा थोड़ा विकृत उच्चारण होता है। इससे स्पष्ट हो जाना चाहिए कि प्राजकल जिसे atomic physics कहते हैं वह शास्त्र प्राचीन काल में भी जात था।

#### मन्त्र-तन्त्र-यन्त्र

सब बंदिक परिभाषा के मन्त्र-तन्त्र-यन्त्र यह ग्रह्द देखें। इनका साजकल एक गृद साध्यात्मिक अर्थ लगाया जाता है। तथापि वे प्राचीन वैज्ञानिक ग्रह्द है। मन्त्र ग्रह्द लें। पाश्चात्य प्रणाली में जिसे formula यानों कोई कार्य सम्पन्न कराने की ग्राब्दिक विधि, रीति या पद्धति गृहते हैं। तन्त्र यानों प्रत्यक्ष वह कार्य या परिणाम सम्पन्न कराने की गृति; उसी को पाश्चात्य प्रणाली में टेक्नीक (technique) कते हैं। यन्त्र ग्रह्द का सर्थ तो स्पष्ट ही है क्योंकि उसका प्रयोग हम स्राजकल भी करने हैं। बारसाने में विविध वस्तु बनाने के या विविध कार्य सम्पन्न करने की लोई सादि धानु की जो साधन-सामग्री होती है उसे हम यन्त्र कहते हैं। वह जगत् की कार्यप्रणाली में विविध वस्तुएँ बनाने वाले कारसानों में यन्त्र लगे होते हैं। किन्तु भारत की परतन्त्र स्रवस्था में मुसलमानों के मचाए सारबाट से भारतीय विद्या-केन्द्र स्रीर वस्तु-निर्माण-केन्द्र सारे नष्ट

हो जाने से यन्त्र शब्द का वह ख़ौद्योगिक सर्थं लुप्त होकर ख़ाजकल यन्त्र शब्द का केवल एक झाध्यात्मिक सर्थं ही रह गया है। देवी की झाराधना करने वाले लोक जो विविध त्रिकोण, गोल, चौकोर ख़ादि खाकार करते हैं, उन पर चन्दन या हल्दी से बिन्दु लगा देते हैं, और उन्हें पूजते हैं, वही झाध्यात्मिक सर्थं 'यन्त्र' शब्द का लोगों के मन में ख़िकतर दृढ़मूल हो गया है। तथापि उन तीनों शब्दों से भी एक प्राचीन उन्नत बैज्ञानिक क्षमता का निदंश होता है।

श्राधुनिक दूरदर्शन, ग्राकाशवाणी देखने-सुनने के जो विविध यन्त्र होते हैं उनके भी निजी विविध ग्राकार के गोल, चौकोर, तिकोने ग्रादि शक्ति बलय होते हैं। तो हु-ब-हू वैसे ही प्राचीन वैदिक प्रणाली के श्रीयन्त्र, शक्तिचक आदि विविध आकार भारतीय प्रया में प्राचीन काल से आज तक विद्यमान हैं। उन्हें रांगोली द्वारा घर के प्रवेश-द्वार के बाहर संकित किया जाता है। दीवारों पर वही आकृतियाँ रंगाई जाती है या पत्यरों से मढ़ दी जाती हैं। दिल्ली ग्रीर ग्रन्य नगरों में ग्रनेक ऐतिहासिक इमारतों के ऊपर ऐसी ब्राकृतियाँ जड़ी हुई हैं। उन्हें ब्राजतक भक्ति-भाव से लोग स्मरते हैं ग्रीर पूजते हैं क्योंकि प्राचीनकाल में शक्तिस्रोत या ऊर्जास्रोत निर्माण होता था। कल्पना कीजिए कि यदि किसी अगले महायुद्ध में इतना संहार हथा कि सारी शिक्षा-प्रणाली ग्रीर उद्योग-प्रणाली नष्ट हो गई तो विमान, टैंक, ग्राकाशवाणी (रेडियो), दूरदर्शन (Television) आदि सुनने-देखने के यन्त्र मात्र रह जाएँगे। उनकी वैज्ञानिक कार्यप्रणाली नष्ट हो जाएगी। तब लोग पीड़ी-दर-पीड़ी पिछड़ जाएँगे और बड़ी गम्भीरता और भयपूर्वक विमान की बाकृति को हनुमान जैसा शक्तिमान और उड़ान करने वाला बीर कहकर उसे पूजेंगे। दूरदर्शन भीर स्नाकाणवाणी के यन्त्रों को भी पूजेंगे। वही हम भी कर रहे हैं।

## बारह प्राचीन अणुशक्ति केन्द्र

हम जिन्हें बारह ज्योतिलिंग कहकर पूजते हैं वे भी वैदिक प्रणाली के प्रसिद्ध ऊर्जा-केन्द्र थे। इसो कारण अनादिकाल से वे श्रद्धा और भिक्त के केन्द्र बन गए हैं। के ज्योतिर्लिंग इस प्रकार हैं—(१) सोमनाय, (२) मिल्लकार्जुन, (३) महाकालेश्वर, (४) घोंकारेश्वर, (४) बंद्यनाथ, (६) नागनाथ, (७) केदारे-स्वर, (६) व्यंबकेश्वर, (६) रामेश्वर, (१०)भीमाणंकर, (११)विश्वनाथ घोर (१२) पृष्णेश्वर।

प्रत्येक मास्तिक हिंदू के मन में इन पीठों के प्रति गहरी श्रद्धा ग्रौर भक्तिभाव होता है। इसी कारण जीवन में कम-से-कम एक बार उन सबके

दर्शन करने को वह उत्सुक होता है।

वर्तमान सार्वजनिक धारणा यह है कि उन स्थानों की बड़ी धाध्यात्मिक पवित्रता है तथापि ग्रन्य कई प्रमाणों से यह स्पष्ट होता है कि वह भवपूर्ण, गंभीर श्रद्धाभाव इसलिए है कि वे किसी प्राचीन युग के ऊर्जा केन्द्र रहे हैं।

उन सारे स्थानों पर लंब गोलाकार शिवलिंग प्रतिष्ठित हैं। उस धाकार का विचार की जिए। वस्वई उर्फ मुम्बई नगर के ट्राम्बे विभाग में जो धणुभट्टी है, उसका धाकार पूर्णतया एक विशाल शिवलिंग जैसा ही है।

शिवलिंग जिस शिला पर खड़ा रखा जाता है उस शिला पर तरंग दश्रीय होते हैं। वैसे ही चणु-रेणु के भ्रमण मार्ग आधुनिक पदार्थ विज्ञान

णास्त्र (physics) की पुस्तकों में भी दिग्दणित होते हैं।

'शिव' यानी पवित्र भीर 'लिग' यानी चिह्न। शिव यह शक्ति का पति कहलाता है। शिव बड़ा शक्तिमान् होता है। शिव बड़ा कोधी भी होता है। सारों का कल्याण करा सकने वाली शिव की शक्ति होती है। ऋणु-शक्ति में भी कई प्रकार से जनकल्याण साधने की क्षमता होती है।

किन्तु वही कल्याणकारी शक्ति कहीं से अनियंत्रित होकर बहने लगी तो वह सबंनान कराती है। शिव जी का भी वैसा ही है। वे यदि कुद्ध हो गए तो उनके तृतीय नेत्र से भरने वाला तेज सारे विश्व को नष्ट कर सकता है। शिव जी जब ताण्डव नृत्य करते हैं तो पंचमहाभूतों के मंथन से सृष्टि कांप उठती है। अणुशक्ति का ताण्डव उसी भयानक प्रकार का होता है।

महामारत के समय उन १२ केन्द्रों में घणुशक्ति का उत्पादन होता या। यदि प्राधुनिक वैज्ञानिक साधनों से उन स्थानों की ग्राणविक जाँच करवाकर पता लगाया जा सकता है तो लगाया जाए।

ग्रास्ट्रेलिया नाग भी प्राचीन ग्रस्त्रालय नाम है। वह सारा प्रदेश वीरान ग्रनुपजाऊ बनने का कारण प्राचीन ग्रणुविस्फोट हो सकते हैं। ग्राधु-निक कसौटिग्रों से उसकी भी जाँच करा ली जाए।

ज्योतिलिंग शब्द से स्पष्ट है कि उन केन्द्रों से तेज या ऊर्जा की ज्योति निकलती थी। अमेरिका में भी Livermore नगर में जहाँ 'लेकर' (Laser) नाम की बड़ी शक्तिमान् ज्योति प्रकट की जाती है उस यंत्रण्य को भी अमेरिका वालों ने ऐतिहासिक योगायोग से 'शिव' नाम ही दिया है।

संस्कृत में ग्राकाशस्थ तारकादि का जो दिव्य तेज होता है उसे ज्वोति कहा जाता है। लिंग का 'चिह्न' ऐसा भी ग्रयं है ग्रौर उससे उत्पादन क्षमता भी प्रतीत होती है।

शिव को त्रिश्रंबंक (ह्यंबक) यानी तीन चक्षु वाला कहते हैं। शिवजी का तृतीय नेत्र यदि कोध से खुल गया तो उससे निकलने वाले तेज के किरण सारी सृष्टि को पिघला सकते हैं या भग्न कर सकते हैं। ग्रीक कथाओं में ललाट के मध्य में ऐसा ही विनाशक चक्षु होने वाले राक्षसों का उल्लेख है। उन्हें सायक्लोप्स (Cyclops) कहा जाता था। मनुष्य की ग्रात्मा वहीं होती है। वही सारी शारीरिक कियाओं का संचालन ग्रीर नियंत्रण करती है।

ब्रह्मा-विष्णु-महेश त्रिमूर्ति में ग्रंतिम विनाश का कार्य शिवजी के तृतीय नेत्र की ज्वाला से होता है। ग्रणुशक्ति का सदुपयोग ग्रोर दुष्-पयोग भी जिस प्रकार हो सकता है वैसे ही शिवजी की कृपाद्ष्टि से कल्याण ग्रीर वक्त दृष्टि से विनाश होता है।

शिव की उस सर्वनाशी शक्ति के कारण उसे महाकाल भी कहते हैं।

शिवजी को महाप्रलयंकारी भी कहा जाता है।

प्राधुनिक वाक्प्रचार में विद्युत् या प्रन्य किसी भी ऊर्जा को पाँवर (power) यानी 'शक्ति' या ऊर्जा कहते हैं। वह वैदिक परिभाषा का ही तो शब्द है। पार्वती, दुर्गा, भवानी, चंडी को शक्ति भी कहते हैं। इसीलिए उसके भक्तों को शाक्त कहते हैं।

भगवान् शिव का कोप होता है तो वे रुद्रावतार धारणकर तृतीय

नेत्र से बाग उगलते हैं। उसी को रौद्र यानी भयानक रूप कहते हैं। उस समय महाप्रलय होने को संभावना होती है। धतः शिव को महाप्रलयंकारी भी कहा गया है। उस समय धनेक प्रकार की भयानक ध्विन होने लगती है धतः उस धवस्था का 'भैरव' यानी 'भय-रव' भी नाम पड़ा है।

शक्ति की उपासना करने वाले मृत व्यक्तियों की हड्डी और मुंडों की माला गले में पहनते थे। भयानक शक्तिसाधना का वह बोधचिह्न था। उससे यह प्रतीत हुमा करता था कि प्रणुशक्ति नियंत्रण में नहीं रही या मनापशनाप बहने लगी तो उससे हाहाकार मचकर हजारों व्यक्ति मृत मौर धायन हो जाते हैं। वर्तमान समय में भी तो शाक्तों के वही चिह्न लौकिक व्यवहार में प्रयोग होते हैं। जहां बिजली का प्रवाह तीव शक्तिमान होता है वहां माजकल भो खंभों पर दो हड्डियां भीर मुंड ग्रंकित किए जाते हैं ताकि लोग प्रखर विद्युत्प्रवाह से सावधानी वर्ते।

चण्डी, उर्फ मस्ति का रूप भी उसी प्रकार भयानक होता है। कोध-भरी विस्फारित ग्रांखें, लटकती हुई लाल जिल्ला, हाथों में कटा हुआ राक्षस का सर, हाथ में रक्त से भरा खड्ग, भाला ग्रादि शस्त्र, पैरों तले रौंदा हुगा राक्षस इत्यादि इत्यादि।

णाक्तों को शक्ति के भक्त इसलिए कहा जाता था कि वे एकान्त में समाधिस्य होकर ग्रणुशक्ति संशोधन में मग्न रहते थे। ग्रांग्ल शब्द technique (टेक्नीक), technicians (टेक्नीशियन्स) ग्रीऱ tantrums (टेन्ट्रम्स)सारे संस्कृत 'तंत्र', 'तांत्रिक' ग्रादि शब्दों के ही पाश्चात्य रूप हैं।

सारे बैदिक वैज्ञानिकों को मंत्र इस कारण मुखोद्गत कराए जाते थे कि वे ऊर्जा-उत्पादन या शस्त्रास्त्र बनाते समय काम आएँ। प्राचीन वैदिक क्षिक्षाप्रणालों की यह एक विशिष्टता थी कि प्रत्येक व्यक्ति, चाहे वैज्ञानिक हो या मृतिकार या वैद्य, उसे अपने पाठ्यक्रम की सारी विद्या मुखोद्गत होती थी। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् वह शिक्षाप्रणाली धीरे-धीरे नष्ट हो गई। शेष रहा है केवल शक्ति-निर्माण का पूजा रूप बाह्य ढाँचा। हो सकता है कि लपुरुद्ध, महारुद्ध आदि जो विविध विधि हैं उनके मंत्रों में अणुशक्ति उत्पादन के रहस्य छिपे हों। किसी संस्कृतज्ञ वैज्ञानिक को उन

मंत्रों के समाधिस्थ चितन-मनन से वे रहस्य ढूंढने का यत्न करना चाहिए।

प्राचीन अग्निहोत्री वही वैज्ञानिक हो सकते हैं जो सबंदा निजी निवास में सणोधन के लिए अग्नि प्रज्वलित रसकर उस पर पदार्थों को तपाकर, भूनकर, जलाकर आदि विविध णोध प्रयोग किया करते थे।

शिवलिंग भूगभं में, पानों में रखा जाता है और ऊपर टेंगे घट से शिवलिंग के ऊपर वृंद-बूंद पानी भी टपकता रहता है। ग्राधुनिक विज्ञान में इसे कन्डेन्शेशन (condensation) (यानी ठंडा करना) कहते हैं। जहां भी शक्ति या ऊर्जा-उत्पादन, घर्षण ग्रादि से तापमान वेशुमार बढ़ता रहता है वहां सतत उसे ठंडा रखने की प्रक्रिया चालू रखनी पड़ती है। शिवजी के ललाट पर शीतल चंद्रमा ग्रंकित रहता है। सिर पर गंगा बहती रहती है। यह सारे चिह्न इसी के द्योतक हैं कि शिवलिंग प्राचीन atomic reactors यानी ग्रणुशक्ति उत्पादन केन्द्र थे।

#### विषाक्त शक्ति

शिवजी के गले में हलाहल ग्रटका रहने के कारण इनका नीलकठ नाम पड़ा है। ग्रणुशक्ति में भी वैसी ही विषाक्त संहारक शक्ति होती है। शिवजी के गले को सर्प घेरे रहते हैं, उनके फण शिवजी के सिर से ऊपर उठकर फूटकार करते रहते हैं, बाहों पर भी सर्प लिपटे होते हैं। यह सारे ग्रणुशक्ति के भयानक विषाक्त ग्रवस्था के प्रतीक है।

वेदों के उच्चारण की प्राचीनकाल में आठ पद्धतियां होती थीं।
उनकी अघ्ट विकृति संज्ञा थी। अब उनमें से केवल दो ही जात हैं। वही
मंत्र अलग-अलग प्रकार से उच्चारण कर उन्हीं से अलग-अलग शास्त्रीय
या वैज्ञानिक रहस्य ज्ञात होते थे। इसी कारण प्राचीन शास्त्रीय पंडित
पीढ़ी-दर-पोढ़ी अपना सारा जीवन वेदाध्ययन में लगाया करते थे। क्योंकि
वेदों में सारे विश्वत्रह्माण्ड की समस्त विद्या और कलाओं का रहस्य
छिपा हआ है।

यही कारण था कि वैदिक गुरुकुल-शिक्षा परंपरा में लगोल ज्योतिष, गणित, युद्धशास्त्र, योग, ब्रायुवॅद, स्थापत्य, नगरिनमाण ब्रादि सारी

विद्या-सामाधी का स्तर बड़ा उन्नत था।

कुछ वर्तमान विद्वान् समभते हैं कि प्राचीन भारतीयों ने घ्रष्ट्यातम, दर्शनशास्त्र, प्रायुवेंद प्रादि शास्त्रों में भले ही प्रगति की होगी किन्तु विमानविद्या, यंत्रतास्त्र, प्रणुशक्ति प्रादि में वे कुछ नहीं जानते थे। ऐसी जब कोई शंका मन में उठें तो दो मुद्दों पर विशेषतया विचार करना चाहिए। एक यह कि काल के अनादि अनंत प्रवाह में आधुनिक शास्त्रीय प्रगति करने वाले १५० वर्षों के सद्श ग्रौर कितने ही कालखंड बीत गए होंगे। इसरा मुद्दा यह है कि मानबी मस्तिष्क के बुद्धि स्त्रोत विविध प्रकार के करोड़ों लोगों में घौर भनेक पीढ़ियों ें ऐसा कभी नहीं होगा कि सारों की प्रतिभा भाष्यात्मिक और दार्शनिक बातें सोचती रहे और विज्ञान या यत्रविद्या में कुछ भी प्रगति न कर सके।

#### बैदिक वैज्ञानिक परिभाषा

बाधनिक पाश्चात्य वैज्ञानिकों की जैसी मॉलेक्यूल, एटम्, फोटोन्, ब्रोटोन बादि शास्त्रीय परिभाषा है वैसे ही वैदिक शास्त्रज्ञों की अणु, रेणु, परमाण बादि परिभाषाएँ हैं। मॉलेक्यूल, एटम् ब्रोर मिसाईल (Missile) (मूसल) भी वैदिक परम्परा के शब्द ही हैं जो ब्राजतक प्रयोग में हैं।

वतंमान प्रणुकेन्द्रों से किरणोत्सर्गी पदार्थ बड़े हानिकारक होते हैं। प्राधनिक प्रणुक्तर्जा उत्पादन केन्द्रों में ऐसा बचालुचा किरणोत्सर्गी कचरा सीमेंट के पुटों में बंद करके गहरे सागर में फेंका जाता है। ठेठ वही बात महाभारत के समय भी होती थी। उदाहरण—यादवों को जो एक किरणो-त्सर्गी मूसल मिला था वह उन्होंने खंडित करके या चूर्ण करके सागर में बिसेर दिया। परिणामस्वरूप उससे को रीड निर्माण हुन्ना वह भी किरणो-त्सर्गी या। उसे उसाइ-उसाइकर यादव जब आपस में लड़ने-भगड़ने लगे तो वे प्रणुशक्ति से दूषित होकर सारे नच्ट हो गए।

शिवपूत्रा की एक और विशेषता भी धाणविक शक्ति केन्द्रों की द्योतक है। शिवपूजा का पानी जिस नाली से गर्भगृह के बाहर बहता रहता है उसे नांधकर मक्त लोग प्रागे नहीं जाते। शिवमंदिरों में भक्तगण उस नाली तक (यानी तीन-चौयाई श्रंतर) ही परिक्रमा करते हैं और फिर उसी मार्ग

से बापस घूम जाते हैं। यानी, एक प्रकार से, शिवमंदिरों में प्रत्येक परि-कमा तीन-जीथाई आगे और तीन-जीथाई वापसी ऐसी डेड गुना होती है किन्तु एक पूरी परिक्रमा नहीं होती। मक्का नगर के काबा मंदिर में (जहां १४०० वर्षों से केवल मुललमानों को ही प्रवेश दिया जाता है) शिवलिंग की सात परिक्रमा होती हैं किन्तु वह वापसी वाली दिशा में यानी दाहिने से गुरू कर वाएँ की ओर होती हैं। उसे घड़ीबिरोधी (anti clockwise) कम भी बहते हैं जो 🖍 ऐसा होता है।

पूजा जल की नाजी लांघकर न जाने की प्रथा इसलिए पड़ी कि वे ब्राणिक शक्ति केन्द्र होने के कारण ग्रंदर से बाहर वहने वाला पानी किरणोत्सर्गो हुम्रा करता था। उसे लांघने वाले को ओखा हुम्रा करता था। किन्तु एक और थिशेषता भी बड़ी ध्यानयोग्य है। यदि उस मोरी के पास 'धरूण्ड' नाम की एक राक्षसी मूर्ति बनाकर उसके मुँह से वह पानी निकलकर नाली थें बहे तो भक्तगण उसे अन्य मंदिरों जैसे नजे में बिना किसी रोक-टोक से पार कर पूरी परिक्रमा कर लेते हैं। यानी नाली से वापसी की उल्टी प्रदक्षिणा नहीं करनी पड़ती। इससे यह निष्कषं निकलता है कि 'धरण्ड' यह एक ऐसी यंत्रणा थी कि जिससे निकलते हुए इस किरणोत्सर्गी पानी का दंश दोष समाप्त कर दिया जाता था।

सऊदी अरबस्थान थीरान प्रदेश हो जाने का कारण यह था कि ईसा-पूर्व सन् ३१३८ के लगभग उस देश में महाभारत युद्ध के अन्तर्गत अणुबांब विरफोट हुए और आगे भी जब गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली टूट गई तो काबा में आणिवक शक्ति-उत्पादन यकायक बन्द हो जाने से उसकी किरणोत्सर्गी यंत्रणा (कोई ज्ञाता या कर्ताधर्ता न होने के कारण) दुर्लक्षित रहकर किरणोत्सगं से उस प्रदेश को दूषित करती रही। महाभारतीय युद्ध के पूर्व नऊदी अरव स्थान एक हरा-भरा प्रदेश था। अणुशास्त्रज्ञों को तऊदी अरब व आँस्ट्रेलिया के वीरान प्रदेशों की जांच कर परखना चाहिए कि क्या उन प्रदेशों में पाँच सहस्र वर्ष पूर्व के विस्फोट के कोई वैज्ञानिक प्रमाण निलते

श्राजकल जैसे रशिया और समेरिका के बीच बैचारिक मतभेद और हीड़ होने के कारण वे एक-दूसरे को शत्रु मानकर सपने-अपने साणविक

देव-दानवों में भी इसी प्रकार की होड़ से घाणविक प्रस्वों की लड़ाई हुआ करती थी।

क्याणियजीका विज्ञल भी आणिविक शक्तिकी तीन प्रकारकी दाहरू शक्ति का द्योतक है, इसका भी शास्त्रज्ञाता विचार करें।

55

# वेदविज्ञान ऋौर वैदिक शिल्पशास्त्र के ग्रंथ

हम पहले ही बता चुके हैं कि जंगली ग्रवस्था से मानव निजी प्रगति करता गया । यह पाण्चात्य विचारधारा सही नहीं है । मानवी सभ्यता का ब्रारम्भ हर क्षेत्र का उच्चतम ज्ञान, हर कला में प्रवीणता और देवी स्तर की सर्वांगीण क्षमता से हुम्रा। इसी से जुड़ा हुम्रा दूसरा पाश्चात्य सिद्धान्त कि मानव, हीन अवस्था से लगातार उन्नत होता रहता है यह भी सही नहीं है। व्यक्ति के भाग्य में जैसे कभी उन्नति, कभी ग्रवनति होती रहती है, वैसे मानव-समूहों की भी कभी उन्नति और कभी अवनति होती रहती है। चन्द्रमा की कलाएँ जैसी बढ़ती-घटती रहती हैं वैसी ही मानवी परि-स्थितियाँ भी उत्कर्षापकर्ष में बदलती रहती हैं। इस तत्त्व को ध्यान में रखते हुए हमें प्राचीन संस्कृत साहित्य में उल्लिखित बातों पर विचार करना चाहिए।

संस्कृत ग्रंथों में ग्राश्चर्यकारी ग्रस्त्र, प्रभावी किरण, चन्द्रलोक ग्रादि ध्रन्य ग्रहों से यात्रा सम्पर्क और बड़े गुणकारी धौषधों घादि का उल्लेख श्राता है।

पाण्नात्यों ने उन सब बातों को कविकल्पना समभा। क्योंकि १५० पूर्व जब ग्रंग्रेजों का राज्य भारत में नया-नया स्थापित हुमा वा तब उन्हें विमान, ग्रंतरिक्षयान, ग्रण्वास्त्र ग्रादि की कल्पना नहीं थी। ग्रतः उन्होंने प्राचीन वैदिक वैज्ञानिक प्रगति को ग्रसंभव कह डाला । उन्हीं गोरे साहबों का भारतीय शिक्षा-प्रणाली पर पूरा अधिकार रहने के कारण उनकी निगरानी में भारतीयों की जो पीढ़ियाँ शिक्षित होकर शासन करने लगीं उन्होंने भी तोतापंची प्रणाली से गोरे साहबों का निष्कर्ष वैदिक

वैज्ञानिक प्रगति के उल्लेखों की हुँसी-मजाक उड़ाने की प्रथा अपनाई ।

किन्तु पत्र जब यूरोपीय और प्रमेरिकन लोगों ने अंतरिक्षयान, महासहारी प्रस्त इत्यादि बना लिए हैं तब उनके शास्त्रज्ञ उन प्राचीन वैज्ञानियः
उत्तेलों को काल्पनिक नहीं मानते। तथापि शिक्षा क्षेत्र में प्राचीन वैदिक
उत्तेलों को काल्पनिक नहीं मानते। तथापि शिक्षा क्षेत्र में प्राचीन वैदिक
संस्कृति के पिजड़ेपन के जो मत गढ़ दिए गए हैं वे भारतीय शिक्षित
थीड़ियों के मन से निकाल फॅकना कठिन हो गया है। परन्तु पाठक अब यह
जान में कि पाक्ष्वात्य वैज्ञानिक प्रगति उतनी अभी भी नहीं हुई है जितनी
कि वैदिक संस्कृति की महाभारत के समय या तत्पूर्व थी। उस समय संजीबनी विद्या थी। जदमण जब मूछित पड़े थे तो सुदूर हिमालय से उनके
लिए वैमानिक उड़ान से अत्यल्प नियत समय में औषधि लाई गई। कोरवों
का जन्म गर्म के बाहर द्रोणों द्वारा कराया गया। उस प्राचीन आयुर्वेदिक
कुललता की तुलना में घाजकल के पाक्ष्वात्य डॉक्टरी विद्या में रोगी को
घर्षाधक शारीरिक वेदना, किसी भी रोग का कोई उपाय नहीं है ऐसा
स्थीकृत करना और असीम आर्थिक खर्चा उठाना पड़ता है।

प्राचीनकाल के लोग भी विविध विद्याग्रों में कुशल श्रीर प्रवीण भे इस ऐतिहासिक सत्य को ग्राधुनिक युग में लोगों के सामने लाने वालों में इप्णजी विनायक बस्ते नाम के एक महाराष्ट्रीय इंजीनियर ग्राप्रणय है। उनका जन्म, १६ दिसम्बर, १८६६ को हुआ था। पुणे नगर के इंजीनियरिंग कसिज से उन्होंने सन् १८६१ में इंजीनियरिंग डिप्लोमा श्रभ्यासक्रम पूरा किया।

लाहोर की Vedic Magazine में प्रकाणित लेख में वसे जी ने लिखा था कि कितने प्राप्त्रचर्य की बात है कि उनके पूरे इंजीनियरी ग्रध्ययन में प्राचीन भारत के विविध इंजीनियरी कोणल्ल का कोई उल्लेख तक नहीं था। प्राचीनकाल के कितने ही प्राप्त्रचर्यजनक उदाहरण हमें जात हैं। बेने कि ईजिप्ट देश के पिरॅमिइस, भारत के तेजोमहालय (ताजमहल) और कोणार्क मन्दिर, जावा द्वीप का बोरोविदूर मंदिर, कंबोडिया प्रदेश का प्रकारवट नाम का राजनगर। पहाड़ खोदकर उसकी चट्टानों को खीय-श्रीजकर विशाल, सुन्दर महल, मृतिया, स्तंभ, खिड़किया, द्वार, वेखपूरे थादि बनाना जैसे इंजिप्ट के सबुसिबेन मंदिर, अफगानिस्थान

की बाह्मण (बामियन) प्रदेश में ग्रीर भारत के वेहल, ग्रजंठा, कार्ला, भाजे ग्रादि स्थानों में पाए जाते हैं। प्राचीन काल में घर-घर नाली ग्रीर नलकों से पानी पहुँचाने की व्यवस्था थी जैसे मराठवाड़ा के कटक (उर्फ ग्रीरंगा-वाद) नगर में, प्राचीन पुणे नगर में ग्रीर खालियर किले के गृजरी महल के प्राचीन ग्रवशेषों से पता लगता है। नदी किनारे के विशाल घाट, उत्तृग मंदिर, किले, वाडे, महल, सेतु, मीनार ग्रीर जंग न खाने वाले धातु के स्तम्भ इतने कितने ही ग्राश्चर्यजनक ग्रवशेष एक सहस्र वर्षों के इस्लामी लूटमार से भी भारत में बचे हुए हैं। तथापि उनके रहस्य के ग्रह्मयन के प्रति किसी का ध्यान नहीं। ऐपी-ऐसी बातों के प्रति ध्यान दिलाना इतिहास-ग्रध्ययन के ग्रनेकों उद्देश्यों में से एक होता है।

श्रीलल भारतीय श्राकाशवाणी के मद्रास केन्द्र से फरवरी १७, १६४५ को किए एक भाषण में वभेजी ने कहा "श्राज तक भारतीय स्थापत्य कला के बाबत जो भी संशोधन किया गया है उसमें दुर्भाग्यवश उस कला का मुख्य मर्म दुर्लेक्षित ही रह गया है। प्राचीन भारतीय स्थापत्य के श्रध्ययन में भारतीय भाषाशैली, धर्मप्रणाली और पौराणिक कथाएँ श्रादि का ज्ञान होना श्रावश्यक है। इंडियन काँकीट जर्नल (Indian Concrete Journal) के मार्च १६४५ के श्रंक में वह भाषण छवा है।

पाश्चात्यों ने यह भ्रम फैला रखा है कि भारतीय लोगों को भूमिति उर्फ ज्यामिति विद्या का ज्ञान होमहवन के लिए कुंड तैयार करने के लिए आवश्यक होता था। और उस गढ्ढे तक ही उनका ज्यामिती का ज्ञान सीमित था। इस प्रकार की विचित्र-विचित्र धारणाएँ भारतीय जिल्ला-प्रणाली में अंग्रेजों द्वारा गढ़ देने के कारण भारतीय विद्वज्जन भी उन्हीं को दोहराते रहते हैं।

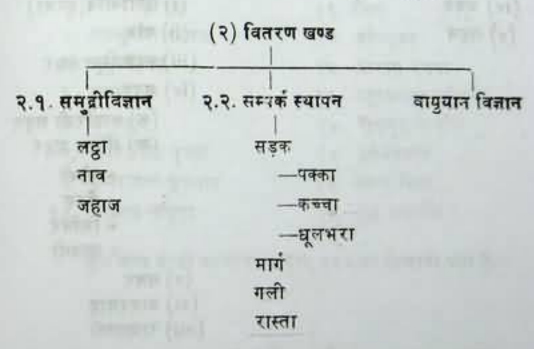
होम की ग्राग्न केवल धार्मिक हवन के लिए नहीं होती थी। हर, प्रकार के उद्योग चलाने के लिए जो ग्राग्न लगती थी उस ग्राग्न की भट्ठी कई स्थानों पर ग्रविरत, ग्रविश्वांत सुलगी रहती थी जैसे माजकल के कारखानों में चिमनी से धुर्गां सदत निकालता रहता है। वर्तमान काल में जैसे कोयला या लकड़ी की ग्राम्त, विश्वंत ग्रीर ग्राणिवक कर्जा धादि विविध प्रकार की तापशक्ति से उद्योग चलते हैं वैसे ही प्राचीन काल में भी होता था। प्राचीन णस्त्रास्त्र और विविध प्रकार के प्रभावी किरणों के जो उल्लेख प्राचीन साहित्य में विद्यमान हैं उनसे उस युग के प्रगत उद्योगों की कल्पना की जा सकती है।

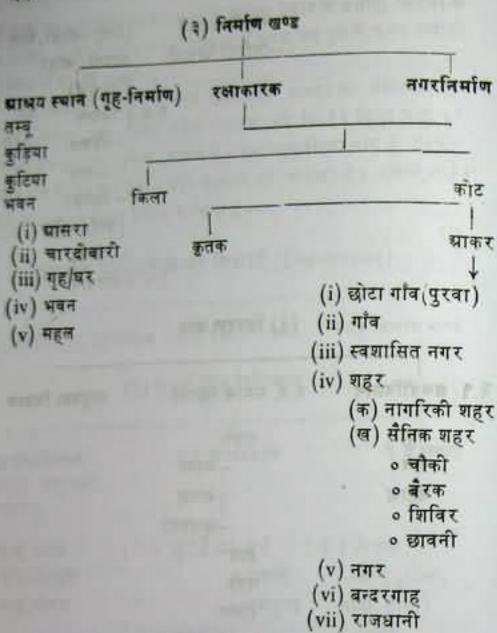
बतः बभे जी ने स्वयं प्राचीन ग्रौद्योगिक क्षमता का संशोधनात्मक ब्रह्मयन करना शुरू किया और पड़ताल की कि १६ विद्या और ६८ कलाणों का प्राचीन उल्लेख उचित है। भृगुशिल्पसंहिता नाम के प्राचीन संस्कृत ग्रंथ में उन सब विद्या और कलाग्रों की समीक्षा है। उनका वर्गी-करण बभी जो ने निम्न प्रकार से किया है-

# प्राचीन यन्द्र-शास्त्र की विद्याएँ (Engineering)

(३) निर्माण जण्ड (१) खुदाई ग्रोर प्राप्तिलण्ड (२) वितरण लण्ड (१) खुदाई ग्रीर प्राप्तिखण्ड १.१ जोदविज्ञान १.२ जलविज्ञान (मनुष्य, पण-पक्षी, बनस्पति) १.३.१ तोड्ना १.१.१. जनन १.२.१ खुदाई से-कूएँ १.१.२. संस्कृति —धातु (सोना, १.१.३. पोषण चाँदी, तांवा) —जलकुण्ड १.२.२ जलकुण्ड -- यत्यर १.२.३ निमित-केनाल —शिलाफलक १.३.२ चूने का प्रभाव (नहर) ---तालाव -एक बार जला १.२.४ वितरण (इंट, कांच, जूना) १.२.४ बहावजल —दो बार जला (सीमेण्ट)

-गहरी धाराएँ (धातु-सीसा, टिन, -रेतीली धाराएँ इस्पात, लोहा, भेगानीज) १.३.३ मिश्रण --पीतल -दारूद ---सिल्बर (चाँदी नहीं) -जस्ता १.३.४ झलगाव





उस समय यन्त्रशास्त्र की पुस्तकों के लिए जो नाम साधारण रूप से प्रचलित थे, वे क्रमशः इस प्रकार के थे—

- (i) सम्पूर्ण यन्त्रणास्त्र—संहिता कहलाता था।
- (ii) मुख्य विभाग —खण्ड कहलाते थे।
- (iii) उपविभाग विज्ञान कहलाते थे।
- (iv) विद्याएँ -विद्या कहलाती थी।
- (v) तकनीक —कला या तन्त्र कहलाते थे।

# वैदिक शिल्पशास्त्र के कुछ ज्ञात ग्रन्थ

श्रीकृष्ण विनायक बभे द्वारा संग्रहीत ४०० संस्कृत रचनाग्रों की सूची 'हिन्दी शिल्पशास्त्र' (पृ० १६-२०) नामक पुस्तक में मिलती है। इसे भारत इतिहास संशोधक मण्डल पुणे (४११०३०) ने प्रकाशित किया है।

| १. विश्वभेदिनी कोश                   | ११. बृहत्पाराश्रारीय कृषि |
|--------------------------------------|---------------------------|
| २. शंखस्मृति                         | १२. नि:स्सारह             |
| ३. शिल्प-दीपिका                      | १३. शिगृ                  |
| ४. वास्तुराज वल्लभ                   | १४. सौरसूक्त              |
| ५भृगुसंहिता                          | १५. श्राराम रचना          |
| ६. मयमत                              | १६. मनुष्यालय चन्द्रिका   |
| ७. मानसार                            | १७. राजगृह-निर्माण        |
| <ul><li>झपराजित पृच्छा</li></ul>     | १८. दुर्ग-विधान           |
| <ol> <li>समरांगण सूत्रधार</li> </ol> | १६. वास्तु-विद्या         |
| ० काश्यप संहिता                      | २०. युद्ध जयार्णव         |
|                                      |                           |

कुछ ग्रन्य ग्रन्थों का परिचय पृष्ठ २३० पर दिखाया गया है-

|          | शुरुष की नाम                                                     | नेसक                           | प्रकाथक                                                             | पृष्ठ<br>संस्था | विशेषता                                                                 |
|----------|------------------------------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 200      | काश्यप शिल्पम्                                                   |                                | (दद शहपाय)<br>सामन्दाक्षम, पुणे                                     | 500             | क्रमण विनावक सभे द्वारा सम्पादित<br>प्रानीनतम ज्ञान जिल्लायन्य भयन्त्र. |
| 2.5      | प्रायंशिल्य (हिन्दी                                              | _                              | कालिकाप्रसाद                                                        | 35              | जलयन्त्र, सायुगन्त्र तेनायन्त्र,                                        |
| 13       | प्रत्यास्त्र)                                                    | क्षीरसागर                      | मुद्रणालय, पुणे-२                                                   |                 | धाकाणधन्त्र का वर्णन। (णिवित्ता)<br>के भी ऐने ही विभाग है)।             |
| ri<br>O' | प्राचीन मुद्ध-विद्या<br>(१०वा संस्करण)                           | 100                            | सयाजी साहित्य-<br>माला बड़ोदरा (बोदह<br>सध्याय)                     | 2               | मुद्धतन्त्र, शस्त्र, मुसनास्त्र, प्राप्त-<br>पास्त्र इत्यादि।           |
| × .      | मानसार वास्तुशास्त्र                                             | हारे प्रसन्नकुमार<br>प्राचार्य | (सात भाग) झांक्स-<br>कोडं युनिवसिटी प्रेस,<br>प्रयाग                |                 | सुपरिस्टेन्डेण्ट गवणांमेण्ट प्रेस, प्रयाग<br>से प्राप्त की जा सकती है।  |
| 35       | मन्त्र चिन्तामणि                                                 | नक्षर                          | मधुरा धौर बाराणसी<br>मे प्रकाशित                                    |                 | वेधशालायों के यन्त्रों का वर्णन                                         |
| 102      | २६. Vedic Magazine<br>लाहीर, प्रकतूबर,<br>नवम्बर १६२८            | Ingilia i                      |                                                                     | ruto            | प्राचीन हिन्दू यन्त्रणास्त्र के लेख उन<br>प्रकों में प्रकाशित है।       |
| 5e.      | Yantras or Mech-<br>anical Contri-<br>vances in Ancient<br>India | डा० ह्वी० राघवन्               | ब्ली॰ राघवन् Indian Institute<br>ofCulture, Basa-<br>vangudi बॅगलीर |                 | प्राचीन भारतीय यन्त्रों का विवरण                                        |

बिटिण ज्ञानकोश (Encyclopaedia Britannica), खण्ड १४ (पांचवां संस्करण, सन् १६१४) में लिखा है कि "सन् १४४४ में सुइयों का निर्माण प्रथम बार इंग्लैण्ड में एक भारतीय ने किया था, किन्तु उसकी मृत्यु पर वह कला लुप्त हो गई। सन् १४६० में बिंकंग हैमजायर निवासी किस्टोफर ग्रीनिंग ने फिर सुइयों का निर्माण प्रारम्भ किया जो ग्रमी तक चल रहा है।" सखेद ग्राण्चयं की बात है कि प्राचीनकान में ग्रांग्नमूमि में सुइयों भी एक भारतीय व्यक्ति बनाता था। भारत में ग्रंथेजी ग्रासन जम जाने के पश्चात् बड़े यन्त्रों से सुई तक सारी ग्रीयोगिक सामग्री भारत को इंग्लैण्ड से खरीदनी पड़ने लगी। यह घटना हमारे पूर्वकथित निष्कषं को प्रमाणित करती है कि व्यक्तिगत जीवन की भौति देश-प्रदेश, जनसमूह ग्रीर राष्ट्रों के भाग्य पलटा खाने पर राव (राजा) को रंक ग्रीर रंक को राव बना देता है। जो किसी समय ज्ञान, विज्ञान, भौतिक कौशल ग्रीर ग्राध्यात्मिक शिखर पर होते हैं वे ग्रन्य समय में पिछड़ भी जाते हैं।

कभी भारत कला, संस्कृति, विज्ञान, चरित्र ग्रादि सभी दृष्टियों से ग्राग्रणय देश माना जाना था, किन्तु सैनिकी ग्राक्रमण ग्रीर लूटमार के कारण वह निर्धन, दुवंल ग्रीर मरणासन्न देश बन गया।

#### खनिज-विषयक प्राचीन ग्रन्थ

(१) रतन-परीक्षा, (२) लोहाणंव, (३) धातुकत्व, (४) लोहप्रदीय,

(४) महावज्य, (६) भैरवतन्त्र, (७) पाषाण-विचार।

उक्त विषयों पर कुछ ब्राबुनिक लेखकों के भाष्य भी उपलब्ध हैं। जैसे Metals in Ancient India। मुंबई नगर के सेण्ट फेवियर्स कॉलेज के प्राध्यापक ब्रार० एन० भागवत ने प्राचीन लनिजशास्त्र धौर धातुशास्त्र का ब्रध्ययन-संशोधन कर वह ग्रन्थ लिखा है।

नारद शिल्पशास्त्रम् नाम के एक प्राचीन संस्कृत ग्रन्थ का सम्पादन-प्रकाशन International Institute of Sanskrit Research, मैसूर ने किया है।

नमूने के लिए हम यन्त्राणंव नाम के एक प्राचीन संस्कृत प्रत्य में से कुछ भाग आगे उद्धत कर रहे हैं—

दण्डंश्नकेश्न दंतैश्च सरणिश्चमणादिभिः। शक्तेरूरपादनं कि वा चालनं यन्त्रमुच्यते।। यानी दण्ड, चक्र, दन्त ग्रीर सरणि के श्चमण से शक्ति-उत्पादन या गति-निर्माण करने वाली विधि-स्पवस्था को यन्त्र कहते हैं। शब समरांगण सूत्रधार ग्रन्थ के ३१वें श्रध्याय के कुछ उद्धरण नीचे

दिए जा रहे हैं-

कस्यचित्का किया साध्या, कालः साध्यस्तु कस्यचित्। शब्दः कस्यापि चोच्छायोरूपस्पर्शो च कस्यचिद्।। कियास्तु कार्यस्य वशादनंत्ताः परिकीर्तिताः। तियंगूध्वंभद्यः पृष्ठपुरतः पाश्वंयोरपि।। गमने सरण पातः इति भेदाः क्रियोद्यभवाः

इन पंक्तियों में विविध यन्त्रों की त्रियाओं का वर्णन इस प्रकार है-

(१) कुछ यन्त्र एक ही किया बार-बार करते रहते हैं।

(२) कुछ यन्त्र समय-समय पर श्रथवा विशिष्ट कालान्तर में श्रपनी निश्चित कृति करते रहते हैं। (उदाहरणार्थ-विजली के पंसे)।

(३) कुछ यन्त्र विशिष्ट ध्वनि उत्पन्न करने के लिए या ध्वनि-संचलन या परिवर्तन के लिए होते हैं (जैसे ग्राकाशवाणी ग्रीर दूरदर्शन)।

(४) कुछ यन्त्र विशिष्ट त्रियाद्यों के लिए या वस्तुत्रों का आकार बढ़ा या छोटा करना, प्राकार बदलना या धार चढ़ाने के लिए होते हैं

(जैसे ग्राधुनिक 'लेथ' यन्त्र होते हैं)।

प्रच्छे, कार्यकुशल यन्त्रों के गुण प्राचीन वैदिक यन्त्रविद्या में निम्न प्रकार वर्णित है—

यधावद्वीजसंयोगः सौष्टिलच्यं ज्लदणतापि च ।

प्रलक्षता निवंहणं, लघुत्वं णव्दहीनता ॥

णव्दे साध्ये तदाधिक्यं, अभीयत्यं अगाढता ।

बहनीषु समस्तासु सौस्लिष्ट्यं चास्सलद्गतिः ॥

पयामिष्टाधंकारित्वं लयतालानुयमिता ।

इष्टकालेथंदणित्वं, पुनः सम्यक्त्व संवृत्तिः ॥

यानी (१) समयानुसार स्वसंचालन के लिए यन्त्र से शक्ति-निर्माण होता

रहना चाहिए। (२) यन्त्रों की विविध कियाओं में सन्तुलन एवं सहकार हो। (३) सरलता से, मृदुलता से चले। (४) यन्त्र को बार-बार निगरानी की आवश्यकता न पड़े। (१) बिना रुकावट के चलता रहे। (६) जहाँ तक हो सके यान्त्रिक कियाओं में जोर या दबाव नहीं पड़ना चाहिए। (७) ग्रावाज न हो तो ग्रच्छा; हो भी तो बड़ी धीमी। (८) ग्रावश्यकता पर ध्यानाकर्षण के लिए यन्त्र से सावधानता की ध्वनि निकलनी चाहिए। (१) यनत्र ढीला, लड़खड़ाता या काँपता न हो। (१०) ग्रचानक बन्द हो जाना या रुकना, ऐसा नहीं होना चाहिए। (११) उसके पट्टे व ग्रन्य पुर्जों का यनत्र से गाड़ा सम्बन्ध होना चाहिए। (१२) यनत्र की कार्य-प्रणाली में बाधा या रुकावट नहीं ग्रानी चाहिए। (१३) उससे उद्घ्यूर्ति होनी चाहिए। (१४) वस्तु-उत्पादन में आवश्यक परिवर्तन आदि यान्त्रिक-क्रिया अपने आप होती रहनी चाहिए। (१४) मुनिश्चित क्रम से यनत्र की किया होती रहे। (१६) एक किया का दौर पूर्ण होते ही यनत्र मूल स्थिति पर यानी आरम्भ की दशा पर लौट जाना चाहिए। (१७) कियाशीलता में यन्त्र का आकार ज्यों-का-त्यों रहना चाहिए और उसका कोई हिस्सा टूट-फूट नहीं जाना चाहिए। (१८) यन्त्र शक्तिमान हो। (१६) उसकी कार्यविधि सरल ग्रीर लचीली हो। (२०) यन्त्र दीर्घायु होना चाहिए।

## विद्युत तन्त्र

प्राचीन संस्कृत परिभाषा में बिजली के लिए कितने ही शब्द हैं। इससे स्पष्ट है कि विविध स्रोतों की बिजली प्राचीनकाल में जात थी। उस प्राचीन वैदिक वैज्ञानिक परिभाषा में उत्तरीध्रुव को 'मित्र' धौर दक्षिणीध्रुव को वरुण, ऐसी संज्ञा है। दोनों का इकट्ठा उल्लेख मैतावरुणी नाम से होता है। आवसीजन (Oxygen) को प्राणवायु कहते थे। हायड्रोजन (Hydrogen) को उदानवायु कहते थे।

अगस्त्य संहिता में तांबा और भिक्त (Zinc) से बनी बैटरी (battery) का उल्लेख है। सन् १६५५ के मार्च १६ के शिल्पसंसार (पुणे नगर से प्रकाणित होने वाला मराठी मासिक) में कृष्णाजी बभे का लिखा उस

बैटरी का एक विवेचनात्मक लेख प्रकाशित हुआ है। उससे प्राचीन संस्कृत वैज्ञानिक ग्रन्थ भीर शास्त्रतन्त्र की कुछ कल्पना आती है। उदाहरणार्थ मिट्टी के पात्र का घुताची नाम था। जिस कुम्भ में जल प्रवेश न कर सके उसे 'स्प्सरा' कहा करते थे। बैटरी Cell (सेल) को कुम्भ कहते। अतः वहां धनेक छिद्र, कक्ष आदि एकसाथ इकट्ठे हों, उसे शतकुम्भ कहा जाता या। उसी संस्कृत प्रव्द को यूरोपीय भाषात्रों में Cata (शत), Cumb (कुम्भ) ऐसा सिखते-लिखते मंग्रेजी कंटेंकोंब (catacomb) शब्द बन गया जिसका पर्य है-संबड़ों कक्ष या छिद्र, जैसे मधुमक्खियों के छत्ते में होते हैं। यूरोपीय भाषाओं में 'C' ग्रक्षर का उच्चार ग्रनाधूत कहीं स-श-प-सो-जी-पी ऐसा होता है या 'क' ऐसा होता है। खतः शतकुम्भ शब्द का यूरोपीय उच्चारण कॅटॅकोम्ब हुम्रा। उसी प्रकार 'मृदु' शब्द को वे 'स्मूथ' (Smooth) कहते हैं। उसमें प्रारम्भिक ग्रक्षर 'S' वर्जित करके mooth मोष रह जाता है जो 'मृद्' प्रब्द का ही समुद्ध उच्चारण है। यह छुटपुट उदाहरण है जिनसे पता चलता है कि विश्व की सारी भाषाएँ संस्कृत से ही निकली है। प्रागे इसी ग्रन्थ में एक स्वतन्त्र ग्रध्याय में हम इस तथ्य की चर्चा करने ही वाले है।

प्राचीन बैदिक वैज्ञानिकों को छह प्रकार की बिजली जात थी-

- (१) तडित्-जो चमड़े या रेशम के घर्षण से उत्पन्न होती है।
- (२) सौदामिनी—काँच या रत्नों के घर्षण से निर्माण की जाने बाली।
  - (३) विद्युत्-मेघ या वाष्प (भाप) से उत्पन्न होने बाली ।
  - (४) भतकोटि उर्फ गतकुम्भी—जो बैटरी से निकलती है।
  - (१) हदिनि-जो बंटरों के कुम्भों में संचित की जाती थी।
  - (E) मगानि-चुम्बकीय दण्ड से उत्पन्न होने वाली।

इससे यह स्पष्ट हो जाना चाहिए कि रामायण और महाभारत में जिन साम्बर्यकारी यन्त्र-तन्त्र और सस्त्र-शस्त्रों का वर्णन है वे सब निर्माण करने वाली भौद्योगिक वैज्ञानिक तान्त्रिक क्षमता प्राचीन समय में अस्तित्व भू थी।

प्राचीन लगोल ज्योतिष भौर ऋतुमान का भ्रष्ट्ययन भौर निरीक्षण

करनेवाली वेधशालाएँ भी प्राचीन वैदिक विश्व में स्थान-स्थान पर बनी हुई थीं। उदाहरणार्थ आंग्ल द्वीपों में stonehenge (स्तवनकंज) में, रिशया में, चीन में ग्रीर भारत में।

# काव्य में समग्र साहित्य

सारा प्राचीन वैज्ञानिक ज्ञान भी तालबढ़ गेय-काव्य में होने के कारण उसे पढ़ने में और मुखोद्गत करने में ग्रासानी होती थी ग्रीर रुचि भी।

वैदिक परम्परा में प्रत्येक क्षेत्र के उच्चतम विद्वानों को किन इसलिए कहा जाता था कि वे अपना ज्ञान प्रासादिक और सरल काव्य में डालने की क्षमता प्राप्त कर लेते थे। श्राजकल के डॉक्टरेट (Ph-D.) के स्तर की वह उपाधि थी। किन्तु उस वैदिक विद्वान् का सर्वांगीण ज्ञान-व्यवहार-श्राचार-वर्ताव आदि का स्तर वर्तमान Ph-D. से इतना ऊँचा था जितना हिमालय का उच्चतम शिखर एक गाँव के टीले से ऊँचा होता है। क्योंकि वर्तमान Ph-D. धूअपान, दारू आदि पीने के व्यसन हो सकते हैं। वह बड़ा वेतन पाकर हर प्रकार की मौज उड़ाता रहता है—टेनिस खेलना, क्लब में जाना, छुट्टियाँ मनाना इत्यादि। वैदिक विद्वान् का आचरण सदा शुद्ध, सादा, वेतनहीन और सर्वकाल पठन-पाठन संशोधन या धार्मिक मनोरंजन (रामलीला, कृष्णलीला, काव्य, संगीत) का होता या। इसी तथ्य को दोहराने वाली संस्कृत उक्ति है—

काव्यशास्त्र विनोदेन कालोगच्छति धीमताम् । व्यसनेन तु मूर्खाणाम् निन्द्रया, कलहेन वा ॥

व्यक्ति चाहे कितना भी विद्वान् हो उसका ग्राचरण यदि सादा, शुड ग्रीर छ्येयरत न हो तो वैदिक परम्परा में उसे हीन ही समक्ता जाता था।

नीतिमत्ता, मित्तव्यय, स्थितप्रज्ञता, प्रातरोत्थान, प्रायंना, योगाभ्यास, स्वाध्याय, प्रतिज्ञापालन, समयबंधन, बड़ों के प्रति पूज्यभाव, प्राणिमात्र की सेवा, सत्यनिष्ठा, क्रोध-ईध्यां लालच का त्याग, दुर्गुणों घोर व्यसनों से दूर, दूसरे को नीचा दिखाने की मनोवृत्ति न होना, पर-स्त्रियों के प्रति पूज्यभाव, तम्बाकू, भाग घादि अपायकारक पदार्थों को स्पर्ण न करना, अपरिग्रह ऐसे गुण घात्मसात् करने वालों को ही बैदिक परम्परा में समान

बीग्य माना जाता था। ऐसे कडे नियमों के कारण शासन में गुणी लोगों का हो समावेग होता था। घनाचार, भ्रष्टाचार करने की गुंजाइश ही नहीं होती थो। साहकारी घादि व्यवसाय निचले शूद्र स्तर के समभे जाते थे। ऐसे नियमबद्ध जीवन से समाज में शान्ति-समाधान और कर्त्तं व्यपालन की प्रवृत्ति होती थी। लोग दीर्घायु होते थे। उनका ग्रारोग्य अच्छा होता था। सारे निजी कर्मकाण्ड को कर्त्तं व्य समभकर पूरा करते थे। ऐसा जीता-जागता प्राचीन शांत-सुखी-कार्यमग्न बंदिक जीवन प्रणाली का प्रत्यक्ष नमूना वर्तमानयुग में सौभाग्यवश बाली द्वीप में उपलब्ध है। वहां के लोग प्राचीन बंदिक पद्धति के ग्रनुसार जीवन वसर करते हैं।

#### बाह्यणत्व

किसी भी क्षेत्र में उच्चतम स्तर को वैदिक प्रणाली में 'श्राह्मण' कहा जाता था। किसी भी कुल में जन्मा व्यक्ति मनुमहाराज की उक्ति के अनु-सार निजी योग्यता बढ़ाते-बढ़ाते बाह्मणपद पर पहुँच सकता था यदि वह (१) निष्पाप मुद्धाचरणी जोवन-यापन करता है (२) अध्ययन त्याग और निष्ठा से करे. (३) स्वतंत्र जीविका उपाजन करता हो, (४) उसका दैनंदिन कार्यक्रम बादगं हो। बत: मनुमहाराज कहते हैं—

प्रस्महेशप्रसूतस्य सकाशात प्रग्नजन्मनः। स्वंस्वंचरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सवैमानवाः॥ इस देश में तैयार किए गए बाह्मणों से विश्व के सारे मानव ग्रादर्श जीवन सीखें।

धतः बाह्यणत्व कोई मुहर नहीं थी और नहीं ऐशोग्राराम का जीवन बिताने का दाखला। अपितु केवल सेवाभाव से अपने आपको बिना वेतन, दीर्घकान तक सेवा भाव से किसी कार्य में जुटा लेना ही बाह्यणत्व कह-लाता। यद्यपि शृद्र ऊपर कहा कड़ा धार्मिक-आध्यात्मिक आचार नहीं रखते थे तथापि उन्हें भी मनुष्य के नाते प्रायः ४ या ४॥ बजे जाग जाना और निष्ठा तथा संयम से निजी कत्तंब्य निभाना यह नियम लागू थे।

वणों का बाह्मण-क्षत्रिय-वैश्य प्रादि वर्यस्तर वैदिक संस्कृति के हर क्षेत्र में प्रयोग होते थे। जैसे पण्, धातु, पत्थर प्रादि भी णूद्र, वैश्य, क्षत्रिय था ब्राह्मण स्तर के कहलाते। 'अपने-अपने वर्ण में कर्तक्यनिष्ठ रहने से ही इन्द्रलोक में पुण्य छोर परलांक में मुक्ति प्राप्त होती है' इस वैदिक सिख-लाई के कारण निजी सामाजिक सीमाछों का उल्लंघन करने का विचार किसी के मन में छाता ही नहीं था।

#### विमान शास्त्र

इस विषय की संस्कृत में कई रचनाएँ हैं जिनमें एक बृहद् विमानशास्त्र कहलाता है। आंग्ल अनुवाद और टिप्पणियों सहित इसका आधुनिक संस्करण भी उपलब्ध है। Institute of Science, बंगलीर ने इसे परख-कर उसकी उपयुक्तता का हवाला दिया है।

सन् १८६५ में श्रीधर बापुजी तलपदे नाम के ज्यक्ति ने मुम्बई नगरी में प्राचीन ग्रंथों का अध्ययन करके एक विमान बना लिया था। बम्बई के चौपाटी नाम के सागर किनारे पर उसकी उड़ान भी करके बतला दी थी। किन्तु तत्कालीन ब्रिटिश सरकार ने उस समाचार को उसी तरह दबा दिया जिस प्रकार स्वतंत्र भारत में १९६४ से मेरे उस सिद्धांत को कांग्रेसी सरकार दबा रही है जिसके अनुसार विश्व की सारी ऐतिहासिक दरगाहें और मस्जिदें हिंदू-भवन हैं। इससे इतिहास संशोधकों को यह सबक सीखना चाहिए कि शोध चाहे कितना ही उच्चकोटि का क्यों न हो यदि सरकारी यंत्रणा अनुकूल न हो तो वह शोध अज्ञात रह जाता है।

## वैदिक गणित के सूब

जगन्नाथपुरी के एक शंकराचार्य भूतपूर्व जगद्गुरु स्वामी भारतीकृष्ण जी ने अनेक खण्डों का एक गणित का ग्रंथ रचा। उसका शीर्षक था वैदिक गणित (Vedic Mathematics)। दुर्भाग्यवश उस =-१ खंडों की मूल पाण्डुलिपि प्रकाशन पूर्व ही किसी शिष्य ने या मुद्रक ने खो दी। तब स्वामी भारती कृष्णजी ने उसे दुवारा लिखना प्रारम्भ किया। उस समय वे अमेरिका की यात्रा पर थे। वह बनारस हिन्दु विश्वविद्यालय द्वारा सन् १६६५ में प्रकाशित हुई।

कहते हैं कि बाठ वर्ष साधना करके उन सूत्रों को शंकराचायंजी ने

प्रवर्वेद से सोज निकाला था। उन सूत्रों द्वारा गणित की किसी भी शासा का कोई भी उदाहरण हल किया जा सकता है। पाश्चात्य विद्वान उस यय से प्रमावित होकर निजी विद्यालयों में इस ग्रंथ के आधार से गणित की शिक्षा दी जा रही है जबकि हमारे अपने भारत में उस ग्रंथ को तिरस्कृत या उपेक्षित रखा जा रहा है। मुंबई के टाटा इंस्टीट्यूट आँफ फंडा-मेटल रिसर्च (Tata Institute of Fundamental Research) ने उस ग्रन्य को मन्पयुक्त कहकर निजी ग्रन्थालय में खरीदने से इन्कार किया।

उधर पूर्ण के भण्डारकर प्राच्यविद्या शोध-संस्थान के विद्वानों ने वस्तव्य दे मारा कि उक्त ग्रंथ को 'वैदिक' कहना सर्वथा अयोग्य है क्योंकि उस गणित ग्रन्थ में दिए गए सूत्र अथवंदेद तो क्या अन्य किसी भी देद में नहीं है। तो किसी ने कहा कि अथवंवेद के परिशिष्ट भाग में वे सूत्र हैं। इस पर विरोधकों ने कहा परिशिष्ट भाग में भी वे सूत्र ग्रंतभूत नहीं हैं। इस प्रकार यह विवाद चलता रहा।

इस प्रकार विवाद छेड़ने के बजाय उन सूत्रों के महत्व को समभकर भण्डारकर प्राच्यविद्या शोध संस्थान ग्रीर ग्रन्य उच्च संस्थाग्री को चाहिए या कि वे भारतीकृष्ण जी को ग्रादर से निमंत्रण देते ग्रीर उनके चरणों के पास बैठकर वह कुंजी या खूबी प्राप्त कर लेते जिससे कि वेदों से ऐसे महत्वपूर्ण सूत्र कैसे निकाले जा सकते हैं जो विद्या के हर क्षेत्र में उच्चस्तरीय सजाना उपलब्ध करा सकते हैं। शंकराचार्य जी द्वारा उद्धृत किए सूत्र यदि बड़े उपयुक्त हैं तो वे वेद में पाए नहीं जाते आदि विवाद निर्यंक या। घौर यदि वैदिक स्रोत का पता लगाना ही या तो शंकराचाय बी से ही पूछते कि "प्रापने यह सूत्र वेदों से कैसे ग्रीर कहाँ से निकाले ?

शंकराचार्यं जी के 'वैदिक गणित' ग्रन्थ में निम्न सूत्र उल्लिखित हैं-

१६ मस्य सव

१४ उप-स्व

- १. एकाधिकेन पूर्वण
- २. निश्चलं नवतः चरमं दशतः
- ने. उड्वं तियंक्ष्याम्
- ४. परवत्यं योजयेत्

- १. ग्रानुरूप्येण
- २. शिष्यते शेषसंज्ञः
- ३. प्राद्यमाचेनान्त्यमन्येन
- ४. कवनैः सप्तकं गुण्यात्

#### म्हय सूत्र

- प्र. जून्यं साम्यं समुच्चये
- ६. (म्रानुरूप्ये) भून्यमन्यत्
- ७. व्यव्टि समब्टि
- द्र, सोपान्यद्वयमंत्यन्
- एकन्युनेन पूर्वेण
- १०. संकलन व्यव कलनाभ्याम्
- ११. पूरणा पूरणाभ्याम्
- १२. चलन कलनाभ्याम्
- १३. यावदुनम्
- १४. शेषान्यंकेन चरमेण
- १५. गुणित समुच्धयः
- १६. गुणक समुच्चयः

#### उप-सूत्र

- ४. अन्त्ययोदंशकेऽपि
- ६. अन्त्ययोरव
- ७. समुच्चय गुणितः
- लोपना स्थापनाभ्याम
- ६. विलोकनम्
- १०. वेष्टनम्
- ११. यावदुनं तावदुनम्
- १२. यावदुनं तावदुनीकृत्य वर्ग च योजयेत्
- १३. गुणित समुच्चयः, समुच्चयगुणितः
- १४. चक्रवत

# हमारे निष्कर्ष की पुष्टि

ऊपर कहे विवाद से हमारे निष्कषं की पूरी पुष्टि होती है। हम यह कह चुके हैं कि वेदों में सांकेतिक भाषा में भौर भ्रति संक्षेप में इस विश्व की यंत्रणा के उच्चतम रहस्य ग्रंथित हैं। किसी ज्ञानी, संस्कृतज्ञ, तपस्वी व्यक्ति को एकाग्र चितन-मनन से वे प्राप्त हो सकते हैं। भारती कृष्णजी ने वह कर दिखलाया।

विरोधकों का आक्षेप है कि वे सूत्र ज्यों के त्यों वेदों में उपलब्ध नहीं हैं। चिल्कुल ठीक। हम भी तो वहीं कह रहे हैं भाईसाहब कि वेदों की सांकेतिक भाषा से सगाधिस्य ग्रवस्था में लीन होकर वेदों के इधर-उधर के स्वर, ग्रक्षर ग्रादि जोड़-जाड़कर विविध विद्यामों के सूत्र बनाए जाएँ तभी तो वे बनेंगे। भारतीकृष्ण जी ने वही किया। थाली परोसकर नौकर जैसा तैयार भोजन अतिथि के सम्मुख रख देता है वैसी ज्ञान की यानियाँ भर-भरकर वेदों में तैयार थोड़ी ही रखी हैं। वह गूढ़ ज्ञान तो भिल-भिन्न ग्रक्षर जोड़-जोड़कर ही प्राप्त करना होगा। विश्वावद्यालयों में वेद की शिक्षा छात्रों को देने वाले नौकरीपेशा प्राध्यापकों भीर शंकराचार्य वी

जैसे निरासकत ज्ञानी तपस्वी में यही तो घन्तर है। सागर पर से उड़ान कर नंका पर हमला करने वाले वानरों को सागर की गहराई का पता कैसे चते ? वह गहराई तो सागरमंथन के लिए पाताल तक डूवा हुआ मोटा मंदार पवंत हो जान सकता है—ऐसी संस्कृत की एक कहावत है। वही घन्तर वेदोपनिषदों के कॉलेजी शिक्षा में और आश्रमीय पढ़ाई में हैं।

शुष्क विवाद में विद्वानों ने समय गैंवाया। उधर प्रकाशक ने या शिष्य ने उस प्रन्थ के विविध खण्डों की पाण्डुलिपि खोदीं। कुछ वर्ष पश्चात् भारतीकृष्णजी चल बसे धौर उनका वैदिक गणित का अनमोल रहस्य उनके साथ ही चला गया। जो सारे गणितज्ञ उनसे लाभ उठा सकते थे वे मुखे के मुखे ही रह गये।

## हमारा भी वही हाल

मेरा भी वही अनुभव है। मैंने इतिहास के क्षेत्र में अनेक अप्रतिम शोध नगए हैं। उदाहरणार्थं सारी ऐतिहासिक दरगाहें, मस्जिदें और नगर अपहृत संपत्ति होने के कारण इस्लामी स्थापत्य और नगरिनमाण के सिद्धान्त निराधार हैं; विश्व के आरम्भ से ईसाई धर्म प्रसार तक सारे विश्व में वैदिक संस्कृति ही प्रमृत थी; सारी भाषाएँ संस्कृत से ही निकली है—इत्यादि-इत्यादि। यह सारे तथ्य ढूंड़ निकालने की पद्धति, मेरे अनेक सिद्धान्त आदि का रहस्य मेरे से सीखने के बजाय मेरे समकालीन विद्वान् नोगों ने मेरे संशोधन का विरोध करने में, उसे दवा देने में या उसके वावत पूरा मीन बरतने में ही अपनी सारी शक्ति खर्च की।

मुक्ते ४,००० बन्ध लिखकर लुप्त इतिहास के अनेक रहस्य विश्व को उपलब्ध कराने थे— उसके लिए साधन-सामग्री जनता ने मुक्ते उपलब्ध नहीं कराई। बिग्न में प्रारम्भ से ईसाई धर्म के प्रादुर्भाव तक सर्वत्र वैदिक समात्र जीवन, बैदिक शासन, गुरुकुल शिक्षा और संस्कृत भाषा का ही प्रसार था—यह बहुमृत्य ज्ञान विश्व को देने के लिए एक जागतिक वैदिक संस्कृति विश्वविद्यालय की स्थापना हो, ऐसी मेरी ग्रात्यंतिक इच्छा थी किन्तु वह बाजतब तो सफल नहीं हुई जबिक अपने धनोले शोध सिद्धांत, मुक्ते प्रकट किए बीस वर्ष बीत चुके हैं।

कई बार हित्रचितकों ने मुक्तसे कहा कि मुक्ते इतिहास की इस नई संशोधनपद्धित में कुछ शिष्य प्रशिक्षित कर प्रवीण बना देना चाहिए। मेरी भी तो वही हार्दिक इच्छा थी। किन्तु सीखने के लिए कोई जिष्य प्राना भी तो चाहिए कि जो दिनभर मेरे पास रहें, मेरे पत्र-व्यवहार को पढ़े, मेरे ग्रन्थ ग्रीर लेख पढ़े, व्याख्यानों में उपस्थित रहे, बिविश विषयों के संदर्भ निकालकर दे, मेरे से ऐतिहासिक प्रश्नों पर चर्चा करे, संक्षोधन के लिए कोई नृया विषय चुनकर उस पर भाष्य लिखकर मुक्ते बताए इत्यादि-इत्यादि। यदि ऐसे परिश्रम करने वाले शिष्य मेरे पास ग्राकर मेरा कौशल न सीखें तो मेरी विद्या किसी को कैसे सिखाई जा सकती थी? क्योंकि यह विद्या कोई ऐसी वस्तु तो नहीं थी जो ग्रपनी गाँठ से निकालकर दूसरे के खीसे में छोड़ दी जा सकती थी या शिष्य के घर में पटक दी जा सकती थी। संगीत कला जैसी ही मेरी इतिहास-संशोधन विद्या लगन ग्रीर परिश्रम बिना साध्य होना ग्रसम्भव था।

दूसरा एक पर्याय था कि कॉलेज में जैसे प्राध्यापक पद पर वेतन देकर विद्वान् नियुक्त किये जाते हैं और उनसे कार्यं कराया जाता है उसी प्रकार समाचारपत्रों में विक्राप्त देकर ग्रावेदन-पत्र मेंगा लिए जाते ग्रीर वेतन देकर विद्वानों को इस नई इतिहास-संशोधन पद्धित का प्रशिक्षण दिया जाता। किन्तु इसके लिए जनता द्वारा ग्राठ-दस करोड़ रुपयों की निधि इकट्ठा करना ग्रावश्यक था। तभी तो एक इतिहास संशोधन का नया प्रशिक्षण देकर शिक्षित जन तैयार किए जा सकते थे!

किन्तु इन दोनों पर्यायों में से कुछ हो नहीं पा रहा था क्योंकि लोग केवल बोलते हैं। प्रत्यक्ष सहाय देने वाले इतने अल्पसंस्थक होते हैं कि प्रत्यक्ष में कुछ ठोस, दीर्घजीवी कार्य वन नहीं पाता। अन्य सारे यों करो, त्यों करो ऐसे सुभाव देने वाले ही होते हैं। अस्तु।

वेदों से विविध विद्याओं का ज्ञान प्राप्त करना हो तो केवल संस्कृत भाषा का ज्ञान पर्याप्त नहीं। अन्य किसी विद्या का उच्च ज्ञान और तल्लीनता या समाधिस्य चिंतन की आवश्यकता होती है। यह न ज्ञानते हुए वर्तमान कॉलेजों में संस्कृत-शिक्षक को ही वेद सिस्ताने का कार्य सौंप देते हैं जो सर्वथा अयोग्य है। ऐसे ऊपरी पठन से वेदों से कुछ पल्ले नहीं षड़ सकता।

प्राचीन वैज्ञानिक प्रगति

मेरठ, शिमला (हिमाचल प्रदेश), पुणे ग्रादि विश्वविद्यालयों में भौतिक गास्त्र के प्राध्यापक डॉक्टर ग्रविनाग वासुदेव जोशी के एक लेख में तिला है कि 'एक समेरिकी प्रत्यकार Charles Berlitz (चालंस बिलट्स) का निष्कषं है कि प्राचीन भारत ने उच्चतम वैज्ञानिक प्रगति को यो। बनिट्स की निखो पुस्तक The Bermuda Triangle (प्रकाशक Avon Books, NewYork, 1975) में एक ग्रध्याय का शीर्षक है The Surprises of Pre-History यानी प्रागैतिहासिक काल के कुछ बाइचये। बलिट्म ने उस बध्याय में कहा है कि प्राचीन भारतीय सभ्यता इजारों वर्ष (यानी पचास सहस्र वर्ष, केवल ४००० वर्ष नहीं) प्राचीन हो सकतो है। बेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत, पुराणादि प्राचीन संस्कृत बन्ध जर्मन भीर भाग भाषाओं में १६वीं शताब्दी में अनुवादित हए। उस समय पाण्चात्य देशों में कोई विशेष वैज्ञानिक प्रगति नहीं हुई थी। ग्रतः विमान, रक्टिस (rockets), मूसल(missiles), बांब खादि के उन ग्रन्थों में के उल्लेख पाञ्चात्य जनों को केवल कपोलकल्पित से लगे। मैक्समूलर, विटर्रानटभू, सर विलियम जोन्स् प्रादि कई पाश्चात्य विद्वानों ने प्राचीन संस्कृत साहित्य पर अपने-अपने विचार प्रकट किये। उनके उस कथन से विद्वजनों में सर्वत्र यही मत फैल गया कि प्राचीन संस्कृत साहित्य में मन-गड़न्त बातों की ही नरमार है। दुर्भाग्यवश ब्राधुनिक भारतीय विद्वानों ने भी वहीं मत दोहराया। धीर उसके तुरन्त पश्चात् कुछ ही वर्षों में पाष्यास्य देशों में बौब्स्, रिकेट्, मिसाइस्स, विमान आदि का निर्माण बारम्भ हुबा। इस सन्दर्भ में यदि प्राचीन भारतीय साहित्य पढ़ा जाए तो वता लगता है कि वह सही इतिहास है, केवल कवि कल्पना नहीं। प्राचीन भारतीय साहित्य में विविध शस्त्रास्त्री का केवल उल्लेख ही नहीं ग्रिपितु बाँब, राँकेट ग्रादि बनाने की विधि, उनका ईंधन ग्रीर वे किस प्रकार छोड़े जाते थे, इसका ब्योरा भी महाभारत, पुराण ग्रीर ग्रन्य ग्रन्थों में कहीं-कहीं स्राया है।

ज्यूल्स् ह्वन (Jules Verne) नाम के एक लेखक ने एक मो वर्ष पूर्व जो ग्रन्थ लिखकर भविष्य के ग्रस्त्र, वाहन ग्रादि के सम्बन्ध में निजी अनुमान अकट किये थे वैसे कपोलकत्पित कथन और महाभारत छादि ग्रन्थों में जो ऐतिहासिक वर्णन हैं इनमें ग्रसली-नकली की पहचान करने के लिए अपने आपको उस अवस्था में ढालकर विचार करना चाहिए। उदाहरणार्थ विमान की उड़ान पर यदि कोई कवि कल्पित वर्णन लिखे तो बह ग्रधिक-से-ग्रधिक उसकी तेज गति ग्रीर ऊपर से दीखने वाले घर, वृक्ष मानव ग्रादि छोटे दीखते थे ऐसा लिखेगा। किन्तु वर्लिट्भु ने पुष्पक विमान में हवाई यात्रा कर रहे प्रभु रामचन्द्र और सीताजी का रामायण में उड़त सबाद का हवाला देकर कहा है कि क्षितिज कितना मुन्दर दीलता या उसका भी उन दोनों के संभाषण में उक्लेख है। उससे बलिट्फ का निष्कर्ष है कि वह पाँ 🕶 देखा हाल ही होना चाहिए। उसी प्रकार वैज्ञानिक प्रवीणता के प्राचान ग्रन्थों में के उल्लेख भी वास्तववादी ही होने चाहिएँ।"

# धातु शोधन-तंत्र

भारद्वाज नाम के एक प्राचीन ऋषि ने संकलित किये हुए एक संस्कृत ग्रन्थ में यंत्रविधि, धातुणोधन कला, रत्नतंत्र यादि यनेक प्रकार के तंत्र स्रीर कलाएँ वर्णित हैं। उनका उल्लेख स्रीर विवरण देने वाले कुछ साधु-निक ग्रन्थों के शोषंक है-Sanskrit Wisdom, Sanskrit Civilization, Sanskrit Vistas and Diamonds, Mechanisms, Weapons of War and Yoga Sutras. संकलक, प्रकाशक है G. R. Joyser, संस्थापक International Academy of Sanskrit Research, मेम्र।

जॉयसरजी के ग्रन्थ में कहा गया है कि प्राचीन वैदिक विज्ञान डारा तीन धातुग्रों के सम्मिश्रण से 'बीरलोह' उर्फ 'बीर' बनाया जाता था। उसमें

१- सन् १६=१ का वाणिक जोध ग्रंक (Institute for Rewriting Indian History, नई दिन्ती, द्वारा प्रकाणित) में Technological Development in Ancient India लख ।

स्विक, मर्जुनिक भौर कान्त(Kanta)यानी लोहचुम्बक ३: ६: १ के प्रमाण में द्रव प्रवस्था में मिलाए जाते थे। सिद्ध हो जाने के पश्चात् उस समिश्र धात पर ग्रन्नि, जल, वागु, विशुत, तोफ, गोला-बारूद ग्रादि से कोई क्षति नहीं पहुँचती थी। वह दृढ़ वजन में हल्का और सुनहरे रंग का होता था।

पंचमुख यंत्र

यह एक वाहन था। इसके चार दिशाओं में चार और शीर्ष पर एक ऐसे कृत पांच गवाक्ष होते थे। वाहन का भार १७० रत्तल होता था। विद्युत शक्ति से चलने वाला वह वाहन १००० रत्तल वजन प्रति कलाक दस मील के देग से ले जा सकता था। उसके यंत्र को गज कहते थे। अतः उस बाहन का नाम था-गजकर्षण पंचमुख यंत्र।

## म्गकर्षण यंत्र

यज्ञ-जोतकर जो बाहन चलते थे उन्हें मृगकर्षण यंत्र कहा जाता था।

## चतुम्ख रथ-यंत्र

चार गवाकों वाला यह यांत्रिक वाहन था। इसका भार था १२० रत्तल। इसकी गति प्रति कलाक १२ मील थी। नारियल के तेल या बिजनी से यह बाहन चलता था। स्याम देश में झाज भी वाहनों को 'रोट-जोन्' पर्यात् 'रययंत्र' ग्रौर 'रोट-चक-जोन' यानी 'रथचक्रयंत्र' कहा जाता

## विमुख रय-यंत्र

इस वाहन के अपर, नीचे और एक बाजू में गवाक्ष होते थे। वाहन का भार ११६ रत्तल होता या। इससे ६०० रत्तल तक भार का वहन होता या। सिहकांत नामक पेड़ की गंठीले मूली से और एक लंबी घास से निकते तेस से वह यंत्र चलाया जाता था।

## द्धि-मुख यंत्र

इसका भार होता था ८० रतल। पूर्व ग्रौर पश्चिम को इसके गवाझ होते थे। पेंचों से लगाए पहियों से यह बाहन चलता या। प्रति कलक छह मील की गति से चलने वाला यह वाहन ३०० रत्तल तक का भार डो सकता था।

## एकमुख रथ-यंत्र

इसमें एक ही गवाक्षहोता था। दो सी रत्तल तक का भार इससे खींचा जाता था। कांचतूल (Kanchtoola) बीजों से निकला तेल, या सौला-लिक (Sowlaalika) तेल या बिजली से यह बाहन चलता या। प्रति कलाक दो मील इसकी गति थी। वर्तमान Conveyor belts (कारखानों में सामान ढोने वाले यांत्रिक पट्टों) के तरह यह कोई यंत्रणा थी।

## सिहास्य रथ-यंत्र

सिंह जैसा इसका स्राकार था। इसके दो गवाक्ष होने थे। पचहत्तर तक वजन इससे ढोया करते थे। भूमि पर भी चलता या घौर माकाश में भी उड़ सकता था। वाहन छोटा या बड़ा भी किया जा सकता था।

#### आयस प्रसरण यंत्र

यह लोहे की रेलगाड़ी थी।

#### एक चक्र-यंत्र

केवल एक चक्र पर चलने वाली यह रेलगाड़ी थी। जॉयसर जी के ग्रन्थ में उल्लिखित ग्रन्य प्राचीन यंत्रों के नाम हैं— क्यूम्भक, गूढ़ गमन, वैराजिक, इन्द्राणी, विश्ववसु, स्कोटनी, कामब, पावंती, कौलयक, कूटमालस्य, पद्यिनी, तारामुख, रोहिगी, राकस्य, चन्द्रमुख, अन्तश्चक, रथम्, पंचनाल, तंत्रिमुख, वेजिती, शक्तपुद्गम, मंडलावर्त, घोषणी (जो चलते समय विषेती वायु छोड़ता या इसकी ब्वनि

१४४ मील तक मुनाई देती थी। इसके विधेले वायु से ग्रीर ध्वनि लह-रियों से लोगों की मृत्यु होती थी। सोलह मील तक के लोग मूछित हुआ करते); उभयमुख, जिदल, जिकूट, जिपीठ, विश्वमुख, घंटाकार, विस्तृ-तस्य, कव्याद, अलमुख, गोमुख, अम्बरास्य, सुमुख, तारामुख, मणिगर्भ, बाहिनी, बकांग, चंत्रक, चंत्रुट, पिंगाक्ष, पुरुहूत, अम्बरीय, भद्राश्व, बची, कुलाधार, बलभड़, जाल्मलि, पुष्पक, ग्रष्टदल, सीर्ययान।

प्राचीन वैज्ञानिक ग्रीर तंत्रज्ञ जो ग्रनेक प्रकार के यन्त्र बनाकर प्रयोग में लाते थे उनमें से ऊपर दिए नाम चंद नमूने के तौर पर समभे जाएँ। वर्तमान समय में जैसे जेट, फायटर, मिराज, बोइँग, फॉकर फेंड-शिप मादि विमान होते हैं तदृत् प्राचीन काल में भी होते थे। कड्यों के नाम प्रन्तगंत यंत्रणा के घनुसार तो कइयों के कारखाने के स्वामियों के दिए काल्पनिक नाम हो सकते हैं। उन यंत्रों के बाकार, उनका इंधन, कार्य, यंत्रविधि, बादि कई बाधारों पर वे नाम दिए गए होंगे। अतः यह कहना कि प्राचीन काल में यन्त्रों के बजाय यौगिक सिद्धियों से ही विविध कार्य सम्पन्न होते होंगे, सही नहीं है। यौगिक सिद्धि अवगत हो तो एकाध को हो सकती है, सारे समाज को नहीं। सामान्यजन तो यंत्र का ही प्रयोग करते मे। और यंत्र भी तो किसी की बुद्धि के प्रतिभा विलास से ही बनते हैं। उस दृष्टि से यंत्र भी योगसिद्धि के फलस्वरूप ही माने जाने चाहिएँ।

#### प्राचीन रतन-शिल्प

रलों के विविध प्रकार के उपयोग किए जाते थे। मानव के व्यक्तित्व की या उसके पहनावे की शोभा बढ़ाना इसके अतिरिक्त रत्नों से विविध उद्योग बलाए जाते ये घीर उनका भरम या द्रव रूप से श्रीषधि भी बनती

इस विषय के एक उपयुक्त प्राचीन संस्कृत ग्रन्य का नाम है रतन-दीपिका । इसके सोलहवे ब्रध्याय में मोतियों का विवरण है। उसमें मोतियो में ६४ प्रकार या वर्ग वर्णित है। उत्तमोत्तम मोती को राजमुक्त फल कहते

हीरों के चार वर्ग माने गए थे— सनिज, बुलज, शीलज और कृतक।

प्रत्येक वर्ग के हीरों के गुण भिन्न थे। कृतक तो कृत्रिम हीरे थे। खनिज हीरे बाह्मण स्तर के, कुलज क्षत्रिय स्तर के, शोलज वैश्य स्तर के सौर कृतक शृद्ध स्तर के माने जाते थे।

ऊपर कहे चार बगों में से पहले तीन बगों के हीरों के २४-२४ उप-विभाग होते थे। शूद्र वर्ण के हीरों के २६ उपविभाग थे। कुल मिलाकर हीरों के १०१ प्रकार थे। हीरों के लिए एक सामान्य नाम 'बळा' था। हीरों से सम्बन्धित एक प्राचीन प्रत्य के कुछ श्लोक उदाहरणार्थ नीचे रद्धत हैं-

वज्राश्चतुर्विधाः प्रोक्ताश्शीनकादि महर्षिभिः। खनिजा कुलजाव्येव णिलजाः कृतका इति।। तेषां शास्त्रे स्यजातिरूपभेदादयः ऋमात्। विशेषेण स्वानुभूत्या ययाविधि। प्रदर्शिता

ग्रभ्रक की खानों में प्राप्त होने वाले हीरे खनिज कहे जाते। कीचड़ मे जो पाए जाते वे कुलज कहलाते। स्फटिक की खानों में पाए जाने वाले हीरे शिलज कहलाते। कृत्रिम होरे का नाम था कृतक।

इस प्रकार संस्कृत ग्रन्थों में प्रत्येक विशिष्ट शिल्प के कितने ही विभाग, उप-विभाग, उनके विविध उपयोग, उनकी प्रकियाएँ, उनसे चलाए जाने-वाले उद्योग सूक्ष्मतया वर्णित हैं। इतना विशाल ग्रंथ भण्डार प्राचीन संस्कृत में उपलब्ध होते हुए भी स्वतंत्र भारत के शासक कोई विश्व-विद्यालय; कोई उद्योगपति, कोई शोध-संस्थान ग्रादि उन ग्रन्थों में कही गतिविधियों को समभकर उन्हें कार्यान्वित कराना, उनके शिक्षावगं चलाना ग्रादि बाबत कोई झ्यान नहीं दे रहे हैं। प्रदीर्घ परतन्त्रता का यह परिणाम होता है कि व्यक्ति हो या देश स्वत्व को भूल जाता है। निजी परम्परा को हीन मानकर परायों की हर बात श्रेष्ठ मानकर उन्हीं का अनुकरण करता है। निजी इतिहास भीर श्रेष्ठ ग्रंथों के बावजूद सज्ञानवश देश किस प्रकार निर्धन, निर्वल और ग्रीद्योगिक दृष्टि से पिछड़ा रह जाता है इसका वर्तमान भारत एक उदाहरण है।

षायुध-उद्योग

XAT.COM

वतंमान समय के दो प्रबलतम राष्ट्र रिशया और अमेरिका एक-दूसरे को विरोधी समझकर जिस प्रकार एक-दूसरे के विरुद्ध विविध प्रकार के शस्त्रास्त्र निर्माण करने के होड़ में जुटे हुए हैं उसी प्रकार प्राचीनकाल में देव (यानी 'सुर') और दैत्य (यानी 'ससुर') उनकी भी धापस की होड़ थी मोर मत्रुत्व या। उस समय भी बड़े-बड़े विचित्र मायुध, प्रभावी शस्त्रास्त्र, सारे विश्व का तेजी से भ्रमण कर सकने वाले यान और तुरन्त एक-दूसरे से वार्तालाप करने के माध्यम उपलब्ध थे। रामायण, महाभारत श्रीर प्राणग्रंथों में उनका उल्लेख है।

प्राचीन सागरीयुद्ध का रामायण के अयोध्याकाण्ड के सर्ग ६४ के

माठवें क्लोक में उद्द वर्णन देखें -

नावां शतानां पंचान्सं कैवर्तानां शतं शतम्। सन्नद्वानां तथा यूनां तिष्ठल्वत्यभ्यचोदयत्।। यानी शत्रु के नीकादल का प्रतिकार करने के लिए सैंकड़ों कैवर्त युवक तैयार रहें।

#### आग्नेयास्त्र

रामायणकालीन परिभाषा में तोषों को 'शतब्दी' यानी 'सैकड़ों व्यक्तियों का अन्त करने वाली' कहा करते थे। इनका उल्लेख अनेक क्लोकों में बाबा है।

सतब्ती लोहे की होती थी। सुन्दरकाण्ड में शतब्ती का आकार वृक्ष के तने जैसा कहा है। किलों में स्थान-स्थान पर तोपें लगाई जाती या मैदानी रण में वोपगाड़ियां चलाकर लाई जातीं। तोपें चलती थीं तो उनसे बड़ी गर्जना होती थी। ऐसे वर्णनों से स्पष्ट है कि तोप का ही प्राचीन नाम शतप्नी या।

ब्रोपीय शब्द fire arm प्राग्नेयास्त्र का ही अनुवाद है। प्राचीन संस्कृत प्रन्थों में ऐसे बमों का वर्णन है जो फेंके जाने के पश्चात् उसमें से कई छोटे बम या राकेट्स बिसारकर शत्रु पर जा पड़ते थे।

War यानी 'युद्ध' इस ग्रथं का ग्रांग्ल शब्द 'वार' करना इस दृष्टि से संस्कृतम्लक ही है।

पाश्चात्य देशों के यूरोपीय ईसाई ग्रीर ग्ररव, ईरानी ग्रादि मुसलमान लोगों के पूर्वज महाभारतीय युद्ध के पश्चात् के ग्रंधकार सदृश ग्रज्ञान-युग में संस्कृत-विद्या से वंचित रहने के कारण पिछड़ गए। ग्रतः महाभारतीय युद्ध में जो राकेट खादि प्रक्षेपणास्त्र छोड़े गए तत्पश्चात् सन् १८०७ में कोपनहेगन नगर घेरे में यूरोप में रॉकेट का प्रथम बार प्रयोग किया गया ।

म्राजकल पाश्चात्य वैज्ञानिक जो नये-नये शस्त्रास्त्र बना रहे हैं, वह एक तरह से प्राचीन ग्रस्त्र-विद्या का पुनरुत्थान ही है। विविध शस्त्रास्त्र बनाने के प्राचीन शास्त्र का नाम धनुवेंद था। अतः 'धनु' शब्द का अर्थ केवल बाणक्षेपक धनुष समभना योग्य नहीं। शत्रुओं की धज्जियां उड़ाने के लिए जो शस्त्रास्त्र बनाने का तन्त्र और विज्ञान था उसे धनुर्वेद नाम दिया गया था।

वातावरण के विविध स्तरों में विषैली वायु छोड़कर भी शत्रु सैनिकों का दम घुटाया जाता था। उन अस्त्रों से वातावरण में अग्नि, धुआं, पानी, विजली, रोगजन्तु, सर्प आदि छोड़कर भी शत्रु को आकान्त किया जाता या।

वायुयुद्ध और वायुसन्देश ब्रादि वैज्ञानिक क्षमता रामायण काल में भी उपलब्ध थी। विभीषण जब स्वसैनिकों के साथ रामचन्द्रजी की छावनी पर अपने विमान उतरवाना चाहता था तो उतरने की अनुमति मांगनेवाले उनके सम्भाषण ब्राकाशस्य उड़नेवाले विमानों से, भूमि पर के छावनी के बीच होना तभी सम्भव था जब वर्तमान wireless ग्रीर electronic आदि माध्यमों से तत्काल सम्भाषण व्यवस्था तब भी शक्य थी।

#### शस्त्र-विज्ञान

अग्निपुराण नाम के प्राचीन संस्कृत ग्रन्थ में शस्त्रों के पाँच वग उल्लिखित हैं-(१) यन्त्रमुक्त, यानी जो यान्त्रिक तन्त्र से छोड़े जाते थे। (२) पाणिमुक्त, यानी जो हाथ द्वारा छोड़े जाते थे। (३) मुक्त संघारित, यानी को छोड़कर फिर संबार लिए जाते। (४) ग्रमुक्त, जो छोड़े नही

जाते ये-जैसे सहग, सजर या सगीत।

मह बड़ा विशाल विषय होने से हम यह चर्चा यहीं समाप्त कर देते है। तथापि अपर जो विविध प्रकार का ब्योरा दिया है उससे पाठक को बिदित होगा कि प्राचीन समय में उत्तमोत्तम व्यापारि वस्तुओं से लेकर महासहारी घरत, भीर योग की अनेक सिद्धियाँ तक हर प्रकार से प्रगत समाज या घीर वर्तमान समय में यूरोप के देश और अमेरिका जो बैज्ञानिक प्रगति दिखा रहे हैं वह एक प्रकार से इतिहास की पुनरावृत्ति हो

# सिचाई और नौचालन

रही है।

XAT.COM

बंदिक विज्ञान में सिचाई ग्रोर नीचालन का भी ग्रन्तर्भाव था। श्री बसे जो का अनुमान है कि यजुबँद में वसिष्ठ के नाम से जो ऋचाएँ हैं उनमें सिचाई ग्रोर नोचालन विवाधों के कुछ गूढ़ रहस्य गड़े हुए हैं। इससे मी हमारे निष्कर्ष की पुष्टि होती है कि ऊपरी जांच से वेद-ऋचाओं के जो षर्ष घटपटे-से लगते हैं उनके रहस्य जान लेने पर उनसे मौलिक बैज्ञानिक मागंदशंन प्राप्त होता है।

जब पूर्तगाल देश का सागर-पर्यटक वॉस्को-द-गामा श्रफीका खण्ड का चक्कर लगाता हुन्ना भारत पहुँचना चाहता था तो उसे वहाँ एक भारतीय का मागंदर्शन लेना पड़ा। उस भारतीय के मागंदर्शन से ही वॉस्को-द-गामा की नौका मुरक्षित ग्रीर कम समय में भारत पहुँच सकी। उस समय भारतीय ही विश्व के सागरप्रवास में जानकार और प्रवीण थे क्योंकि लाको वयं तक भारतीय नीदल दिग्विजय, व्यापार, शिक्षाप्रवन्ध, शासन बादि के लिए सातों सागर पार करते हुए विश्वभर में जाते रहे थे।

स्वापत्व-कला सम्बन्धी रहकी विद्या-संस्थान से सन् १६१० में प्रकाशित हुए ग्रन्य "भारत में सिचाई सम्बन्धी स्थापत्य निर्माण'(Irrigation works in India) के पूछ ४ पर उल्लेख है कि "ईजिप्त की सिचाई पद्धति भारतमूलक है यह तथ्य सर्वविदित है।" यह तभी ही सकता है वह प्राचीन इंजिप्त पर वैदिक शासन हो ग्रीर सर्वत्र वैदिक विज्ञान और तन्त्र का ही प्रयोग होता हो। इसका और एक प्रमाण यह है कि विश्व की नदियों के नाम सारे संस्कृत परम्परा के हैं। जैसे पेरिस नगर में बहनेवाली Seine (यानी सिन्धु), जमनी ब्रादि देशों में बहनेवाली Danube (यानी दानव), अरबी प्रदेश की Jordan (यानी जनादन) ब्रादि सारी नदियों पर प्राचीन वैदिक विज्ञान पर ब्राधारित सिचाई योजनाएँ बनाई गई थी।

भारत में ब्रिटिश शासन के अन्तर्गत एक अंग्रेज स्थपति (इन्जीनियर) विलकाँक्स (Willcox) ने लिखा है कि "दक्षिण दिशा में बहनेवाली प्रत्येक नहर, चाहे वह भागीरथी जैसी नदी बन गई हो या मठभंगा जैसी नहर ही रही हो, मूल में यह सारी नहर ही थीं। लगभग एक-दूसरे के समानान्तर ही वे खोदी गई। उनमें उतना ही ठीक अन्तर रखा गया जैसा नहरों में होना चाहिए। मुक्ते स्मरण है कि मैं जब भारत के लिए नहर कहाँ-कहाँ हो, इसका विचार करने लगा तो जहां-जहां नहर खुदवानी चाहिए थीं वहीं एक-एक सूखी नहर का चिह्न दिखाई दिया।" इससे स्पष्ट होता है कि प्राचीन काल में भारत भर में ग्रति योग्य स्थानों पर नहरों का जाल बिछा हुआ था। तभी तो 'सुजल भीर सुफल' ऐसे इस देश की ख्याति थी।

ऊपर लिखे उद्धरण से स्पष्ट है कि ठीक पुराणों में कहे अनुसार भागीरथ के महान् यत्नों से गंगा की धारा हिमालय की गोद से नहर खोदकर कालिघट्टः (कलकत्ता) नगर के पास सागर में पहुँचाई गई। यह कितना विशाल इन्जीनियरिंग का प्रमाण है। इससे हमारी वात प्रमाणित हो जाती है कि अतीत में वैदिक संस्कृति के अन्तर्गत जो वैज्ञानिक निपुणता का स्तर था उसकी बराबरी वर्तमान युग में भी नहीं हो सकी है।

सन् १८०० में डॉक्टर फांसिस बुकॉनॅन् (Dr. Francis Buchannan) नाम के आंग्ल विद्वान् ने भारत के आंग्ल शासन के आदेश सेभारत की खेती और आर्थिक परिस्थित का सर्वेक्षण किया। वह तीन खण्डों में प्रकाशित हुआ। उसका शीर्षक है 'बुकॅनॅन् का मद्रास से प्रवास-प्रस्थान...' (Buchannan's Journey From Madras...) । वह सन १८०५ में लंदन से प्रकाशित हुआ। उसमें बुकॅनॅन् ने लिखा है कि

"बांडुतूरू में मैंने ऐसी एक प्राचीन सिचाई योजना देखी जिसके लिए दक्षिण भारत सदा प्रसिद्ध रहा है। दो पहाड़ियों के बीच के अन्तर को बांध द्वारा बन्दकर एक नदी को रोककर वहाँ एक महान् सरोवर बना दिया गया था। उसकी लम्बाई ७-६ मील घौर चौड़ाई तीन मील थी। इतनी भूमि जल से डक गई थी। उस तालाब से निकली अनेक नहरों द्वारा जो पानी निकलता या वह अकाल पड़ने पर भी १८ मास तक ३२ ग्रामों के खेतों की तराई कर सकता था। धर्काट जाते हुए मैंने दूसरा एक (कृत्रिम बनाया गया) तालाब देखा। उसका 'कावेरी P.K.' नाम है। वह आठ मील सम्बा भौर तीन मील चौड़ा होकर प्रासमन्त के विस्तीण प्रदेश को सिचाई की उपलब्धि कराता है। उससे मुभ्ने ग्रति प्रसन्नता हुई। वहाँ के लोगों की जीवनप्रधा के अनुसार उन्हें जैसा, जितना जल लगता था वह सब जनता को उस सरोवर से मिला करता था।"

उसी प्रकार उत्तरी भारत में धागरा से २४ मील दूर सीकड़वाल राजपुतों को रम्य नगरी फतेहपुर सीकरी (अर्थात् विजयपुर सीकड़ी) बनी हुई है। वहीं उत्तानगंगा नाम की एक नदी थी। उस पर एक बाँध बाँध-कर उससे जो छह मीन घेरे का सरोवर बनाया गया था उसी से फतेहपुर सीकरी को वियुस जल उपलब्ध कराया गया था, ठण्डक भी पहुँ चाई गई बी और उस नगरी को सुन्दरता भी प्रदान की गई थी। ऐसे अनिगनत उदाहरणों से प्राचीन दैदिक स्थापत्य विज्ञान कितना कुशल और जनप्रवण या, यह प्रतीत होता है ।

प्राचीन वैदिक विज्ञान की विविध शाखाओं के मूल प्रवर्तकों के नाम जो मत्त्यपुराण में पाए जाते हैं वे हैं - भृगु, अत्रि, वसिष्ठ, नारद, मय, विम्बकर्मा, नग्नजित्, विशालाक्ष, परन्दर, ब्रह्मा, कुमार, नन्दीश, शीनक, गर्ग, वामुदेव, अनिरुद्ध, गुक्र और बृहस्पति । उसमें दुर्ग निर्माणशास्त्र का विवरण नारद जिल्पसंहिता में दिया गया है। International Academy of Sanskrit Research, मैसूर में उस ग्रन्थ की प्रति हो सकती है। यब स्वतन्त्र भारत सम्बन्धित विद्याणाखाओं में ऐसे-ऐसे प्राचीन ग्रन्थों का श्रष्ट्ययन-श्रष्ट्यापन शुरू हो जाना चाहिए।

#### युद्धशास्त्र

युद्धशास्त्र पर प्राचीनकाल में विशष्ठ, विश्वामित्र, जामदिग्न, भारद्वाज और उशनस् द्वारा लिखे संस्कृत ग्रन्थ Punjab Oriental Series द्वारा प्रकाशित हुए हैं। विशव्छ ग्रीर विश्वामित्र ऋषियों ने जब स्वयं रामचन्द्रजी को युद्धशास्त्र सिखाया तो इस विद्या पर उनके लिखे ग्रन्थ होना स्वाभाविक ही है। वैशम्पायन का लिखा युद्धशास्त्र का ग्रन्य Madras Manuscript Library में है। शारंगधर का भी एक ग्रन्य वहाँ है। इसी विद्या-सम्बन्धी अन्य ज्ञात अन्थों के नाम हैं-विक्रमादित्य वीरेश्वरीयम्; कोदण्डमण्डन; राजा दिलीप का लिखा कोदण्डशास्त्र; वास्तुराज वल्लभ व बृहत् ज्योतिषार्णव (व्यंकटेश्वर प्रेस, मुंबई, द्वारा प्रकाशित)। यह तो केवल नमुनामात्र नाम हैं। ऐसे कई युद्धशास्त्र के ग्रन्थ संस्कृत में हैं। किन्तु हजारों नष्ट या लुप्त हो गए। जैसे-जैसे क्षत्रियों का साम्राज्य अन्य देशों में और भारत में नष्ट होता गया वैसे-वैसे उनके किले, बाड़े ग्रादि में रखे अनेक ग्रन्थ शत्रुओं द्वारा लूटे गए, फाड़े गए या जला दिए गए।

रामायण, महाभारत और पुराणों में वर्णित वैदिक प्रणाली के राजकुमारों की युद्धशास्त्र सम्बन्धी शिक्षा उपरोक्त ग्रन्थों के सहाय्य से होती थी।

विशव्छ, विश्वामित्र आदि कई नाम विभिन्न पीढ़ियों में आते रहते हैं। इसके कारण दो थे। एक तो यह था कि वे नाम पवित्र और प्रसिद्ध होने से प्रत्येक नई पीढ़ी में भी पुन:-पुन: रखे जाते थे। दूसरा कारण यह था कि इन प्राचीन ऋषियों के श्राश्रम की शिष्य परम्परा में मुख्य गद्दी पर बैठनेवाला प्रत्येक अधिकारी शिष्य विशव्छ या विश्वामित्र ही कहलाता

## गुब्बारे एवं आकाशछव

प्राचीन काल में विमान-विद्या थी। उसी प्रकार ऊँचे उड़नेवाले गुब्बारे श्रीर उड़ते विमान से जिन छत्रों के सहाय्य से वैमानिक या सैनिक प्राचान

से खलांग लगा देते वे पैराँगूट (parachute) भी वर्तमान समय जैसे प्राचीन काल में भी थे। उनके सम्बन्ध में अगस्त्य संहिता के तान्त्रिक उद्धरण नीचे दिए जा रहे है-

यदिमानं व्योग्निकीतितं। जलनीकेव यानं कच्यते। कौषेयमिति कृमिकोषसमूद्गत सूरमासूरमौ मृदुस्यूलै स्रोतप्रोतौ यथाकमम्।। वैतानत्वं च लघुता च कौषेयस्य गुणसंग्रहः। कोशेयछत्रं कर्तव्यं सारणा कुचनात्मकम्। छत्रं विमानादिगुणं आयामादौ प्रतिष्ठितम्।।

ऊपर की पंक्तियों में यह कहा गया है कि विमान वायु पर उसी प्रकार चलता है जैसे जल पर नाव चलती है। तत्पश्चात् उन काव्य पंक्तियों में गुब्बारों घोर ग्राकाशछत्र के लिए रेशमी वस्त्र सुयोग्य कहा गया है क्योंकि वह बड़ा लचीला होता है।

गुब्बारों के बाबत की काव्यपंक्तियों का एक नम्ना नीचे उद्भृत है-वायुवंधक वस्त्रेण सुबद्धोयानमस्तके।

उदानस्य लघुत्वेन विभ्यत्त्याकाशयानकम् ॥

यानी वस्त्र में हाईड्रोजन (उदानवायु) पक्का बांध दिया जाए तो उससे षाकाम में उड़ा जा सकता है।

#### डोर-तार-रज्ज

प्राचीन कारलाने, उडान, सन्देशप्रेषण ग्रादि के लिए जो तार, डोर रज्जू मादि लगते ये उनका उल्लेख संस्कृत ग्रन्थों में निम्न प्रकार है-

नवभिस्तन्नुभिः सूत्रं सूत्रैस्तु नवभिर्गुणः। गुणस्तु नवभिषांशो रश्मिस्तैनंवभिभंवेत्। नवाष्ट्रसप्तषड् संख्ये रिश्मभिरंज्जवः स्मृताः ॥

उक्त श्लोक के अनुसार नौ धागों का एक सूत्र बनता है। नौ सूत्रों का एक गुण, नी गुणों का एक पाश, नी पाशों से एक रिष्म भीर ६, ८, ७ या ६ रिवम मिलाकर एक रज्जू बनती है। साधुनिक नौकाचलन सौर विद्युत्-बहुन, सन्देशबहुन आदि के लिए जो अनेक बारीक तारों की बनी मोटी केबल (cable) या डोर बनती है वैसी प्राचीनकाल में भी बना करती थी ग्रीर उसे रज्जु कहा करते थे। रज्जु का ही ग्रांग्लभाषा में रप्यु उफे रोप (Rope) ऐसा अपभंग हुआ है।

#### वायपूरण वस्त

प्राचीनकाल में ऐसा वस्त्र बनता था जिसमें वायु भरा जा सकता था। उसके लिए रेशमी वस्त्र को ग्रंजीर, कटहल, ग्रांव, ग्रक्ष, कदम्ब, मीराबोलेन (Myrabolane) वृक्ष के तीन प्रकार ग्रीर दालें इनके रस या सत्व के लेप दिए जाते थे। तत्पश्चात् सागरतट पर मिलनेवाले शंख आदि ग्रौर णकराका घोल यानी द्रव सीरा वनाकर उसमें वह वस्त्र भिगोया जाता। फिर उस वस्त्र को सुखा देते थे। ग्रगस्त्यसंहिता के कुछ श्लोकों में ऊपर कही विधि वर्णित है। उनका नमूना नीचे पढ़ें-

क्षीरद्रमकदंबाभ्राभयाक्षत्वश्जलैस्त्रिभिः। त्रिफलोदैस्ततस्तद्वत्पाषयुर्वस्तनःस्ततः ॥ संयम्य शर्करासूक्तिचूर्णं मिश्रितवारिणां। सुरसं कुट्टनं कृत्वा वासांसि स्नवयेत्सुधी: ॥

# बंटरी (Battery) अर्थात् शतकुम्भी

ताँबा तथा जस्ता के तारों से प्राचीन वैदिक वैज्ञानिक किस प्रकार शतकुम्भी (बैटरी) बनाते थे, उसका वर्णन निम्न श्लोक में देखें -

संस्थाप्य मृण्मये पात्रे ताम्रपत्रं सुसंस्कृतम्। छादयेत णिलिग्रीवेन चार्द्राभिः काष्ठपांसुभिः॥ दस्तालोष्टो निघातत्वः पारदाच्छादितस्ततः। उत्पादयति तेन्मित्रं संयोगः ताम्रजस्तयोः॥ संयोगाज्जायते तेजो यन्मित्रमिति कव्यते। एवं शतानां कुम्भानां संयोगः कार्यकृत्यम्तः ॥ मुसंस्टा च सुभगा घृतयोनिः पयोधरा। मुकं मृत्कुम्भी सर्वदा ग्राह्मा।

मोटर

ऊर्जा या शक्त-उत्पादन करने वाले यंत्र को आधुनिक पूरोपीय परि-भाषा में 'मोटर' कहते हैं। प्राचीन संस्कृत परिभाषा में 'मित्र' कहते थे। तो क्या मोटर' शब्द 'मित्र' शब्द का ही विकृत उच्चार नहीं है ! संस्कृत में को 'व' जोडबकर है, उसे यूरोपीय और इस्लामी देशों में 'तर' उफे 'टर' ऐसे तोडा गया। अतः 'मित्र' का उच्चार 'मोटर' हआ। संस्कृत वैदिकं परम्परा में सूर्य को भी 'मित्र' इसीलिए कहते हैं कि यह संसार चलाने के लिए जो बसंद उर्जा स्रोत लगता है वह हमें सूर्य से प्राप्त होता है। अत: पाधनिक ग्रास्त्रज्ञ यदि संस्कृत सील ले ग्रीर वैदिक ऋचाओं पर समाधि-स्य प्रवस्था में एकाग्र मनन-चितन कर सकें तो उन्हें वेदों से उच्चतम बैज्ञानिक रहस्य प्राप्त होंगे । ग्राजकल केवल दार्शनिक ग्रीर ग्राघ्यारिमक दृष्टि से ही बेदों का सध्ययन हो रहा है। किसी भी शास्त्रा का विद्वान् वेदों से साभ उठा सकता है भीर मार्गदर्शन प्राप्त कर सकता है यदि वह संस्कृत का पंडित हो और देदों की ऋचासों को गुनगुनाते उनमें तल्लीन हो सके।

#### धातुलेप

एक धातु पर दूसरे धातु का लेप चढ़ाना, इस किया को यूरोपीय परिभाषा में 'इनक्ट्रोफ्लेटिग' (electroplating) कहते हैं। प्राचीनकाल से यह विद्या चली था रही है। उसके संस्कृत श्लोक नीचे देखें-

> कृष्टिमस्वर्णरजत लेप: संस्कृतिरुच्यते। यवकारमयो घानी सुशक्तजल सन्निधो। धाच्छादयति तत्ताम् स्वर्णेन रजतेन वा ॥ मुबर्णनिप्त तत्ताम् शातकभमितिश्रुतम् । लिप्तस्वर्णपुटेन तास्ररजतं तत् णातकंभम् स्मृतम् ॥

#### प्रंच सुधी

उत्पर कहे प्राचीन बैज्ञानिक उद्योगों के सम्बन्ध में जो भी ग्रंथ जात है उनकी मूची तीन करों में Catalogus Catalogorum णीर्षक से T. Aufrecht नाम के एक यूरोपीय विद्वान् ने प्रकाणित की है।

बैसे ही ग्रंथों का उल्लेख समय-समय पर कृष्णजी वभे के लेखों में ग्रोर एन. बी. गट्टे के लेखों में 'शिल्पसंसार' नामक मराठी मासिक में प्रकाणित हए हैं।

नागपुर के रामनगर विभाग में २७६ क्रमांक के घर में रहने वाले गो० गो० जोशी ने भी बड़ी लगन से और बड़े कव्ट उठाकर उन प्राचीन ग्रन्थों के सम्बन्ध में ग्रीर जंग न लगने वाले प्राचीन लोहस्तंभों जैसे कई ग्रन्य रहस्यों के बाबत बड़ी उपयुक्त ग्रीर महत्वपूर्ण जानकारी इकट्ठी कर उनकी एक व्यवस्थित सूची बनाई है-जो वे बड़े ग्रात्मीयता से जो भी अभ्यासक मांगे उसका मागंदशंन करने में बड़ी उदारता और स्नेहभाव से काम में लाते हैं।

यूरोपीय देशों में भूगर्भ में लंबे मार्ग बनाकर जो श्रंदरूनी रेलगाड़ियां दोड़ती हैं वैसा ही विज्ञानतंत्र प्राचीनकाल में भी उपलब्ध या। इसका प्रमाण हमें किले ग्रौर राजमहलों से गुप्त प्रस्थान करने के लिए या कुमुक, रसद ब्रादि पहुँचाने के लिए जो भूगभंस्य सुरंग होते थे उनसे मिलता है। ऐसे अंदरूनी मार्ग बनाने वाली विद्या को 'घंटापथ विद्या' कहते थे।

ग्रधिकांश प्राचीन मंदिर, महल, बाड़े, किले, नगर ग्रादि में ऐसे घंटापथ होते थे। उदाहरणार्थं सऊदी अरब के मक्का नगर में जो काबा नामक वैदिक तीर्च क्षेत्र है, उसमें तो ग्रंदरूनी मार्गों की भूलभूलैयां-सी बनी हुई है, वहाँ मध्य में शेषशायी विष्णु की महान् मृति थी। सन् १६७६ के नवम्बर मास में जब कुछ साहसी महादेवी पंच के अनु-यायिक्यों ने कुछ दिनों तक उस केन्द्र पर कब्जा कर रखा था तद वे उन्हीं सुरंगों में मोर्चा लगाए लड़ रहे थे।

भारत के उत्तर प्रदेश प्रांत में संभल नगर में हरिमंडल नाम का जो मंदिर परिसर है वह इस्लामी भाकमण से ग्रव तक मस्जिद के रूप में प्रयोग हो रहा है। उसके परिक्रमा मार्ग में दीवारें खड़ी कर वहाँ के मुसलमानों ने कक्ष बना लिये हैं। वहीं दीवार का एक लंबा-सा भाग चुनवा कर बंद कर दिया दिखता है। वहीं से एक सुरंग उस पहाड़ी के बन्दर तट के बाहर निकल जाती है। कहते हैं कि उस सुरंग की इतनी चौड़ाई है कि पांच-छह

प्रस्थार एक साथ दोड़े जा सकते थे। दक्षिण भारत की तंजाबूर रियामत के राजमहल से बाहर निकलने बाली एक सुरंग है। उसी तंजाबूर के सरस्वती महाल नामक पत्रालय में

बाला एक सुरगह । उसा प्रवाद प्रमा प्रशास मुरक्षित, संग्रहीत हैं। उस प्राचीन विज्ञानतंत्र के घनेक संस्कृत ग्रन्थ सुरक्षित, संग्रहीत हैं। उस ग्रन्थालय द्वारा प्रकाशित प्राचीन ग्रन्थों की सूची का नाम 'यमलाष्टकम्' है

को मून्य देकर खरीदी जा सकती है। भारत के प्रत्य कई राजप्रासाद तथा किलों में प्रभी तक उन प्राचीन

भारत के अन्य कई राजप्रासाद तथा किला न जान के स्वार पर अण्डार पड़े हए हैं यद्यपि इस्लामी आकामकों ने हजारों प्रयो के अण्डार पर अण्डार पड़े हए हैं यद्यपि इस्लामी आकामकों ने हजारों प्राचीन संस्कृत पंथ जला डाले भीर यूरोपीय आकामक उन संस्कृत ग्रंथों को सूटकर स्वदेश ने गए। तथापि अभी तक दरअंगा, जैसलमीर, जम्मू, नेपाल प्रादि प्राचीन हिन्दू-राजधानियों में प्राचीन वैदिक संस्कृत-ग्रन्थ विपुल पादि प्राचीन हिन्दू-राजधानियों में प्राचीन वैदिक संस्कृत-ग्रन्थ विपुल मात्रा में पड़े हैं। ऐसे ही ग्रन्थों को ले जाकर उनके सहाय से यूरोप खंड में यांत्रिक उद्योगों का एक नया युग शुरू हुआ। अभी तक भारत में कई पाइचात्म राष्ट्रों की ग्रनेक संस्थाएँ ऐसे प्राचीन ग्रन्थ प्राप्त कर स्वदेश भेजने की होड़ में ब्यस्त हैं।

#### वेधशालाएँ

विश्व में जब वैदिक साम्राज्य फैला था तब ग्रनेक प्रदेशों में वेध-शासाएँ बनी हुई यीं क्योंकि वैदिक जीवन-प्रणाली में प्रत्येक दिन के प्रत्येक क्षण का ज्योतियीय महत्त्व ध्यान में लेकर ही लोगों के व्यवहार बैंधे होते हैं।

ऐसी वेधणालाएँ प्रनेक स्थानों पर बनी होती थीं। उदाहरणार्थं बाराणसी, जयपुर, दिल्ली, उज्जियनी (यानी प्रवंतिका) लंका, समरकंद, बुलारा, प्रलेक्मेंड्रिया, रोम, उपसाहा (स्वीडन देण में) इत्यादि। उन पर वैदिक वैज्ञानिक कार्यं करते थे। उन्हीं से वैदिक विश्व का पंचांग बना करता था। उसी के आधार पर सारे सामाजिक त्यौहार, ब्रत आदि निश्चित किये जाते थे। पृथ्वी के गमं में होने वाले परिवर्तन से प्रंतिरक्ष तारों तक के परिवर्तनों का ग्रध्ययन उन वेधणालाओं में होता था ग्रीर उनका गणितीय प्रध्ययन भी होता था। उससे किसान, मण्छिमार, नौका

चलाने में लगे कमंचारी, पंचांगकर्ता आदि कड़यों का मागंदर्गन किया जाता था। भूकंप, तूफान, अकाल, युद्ध आदि के बारे में भी अधिम सूचनाएँ मिला करती थीं।

अमेरिका लंड में जो आदिवासी 'रेड इंडियन्स' (Red Indians) कहलाते हैं उनके पास भी प्राचीन बैदिक पंचांग के कुछ अंग है क्योंकि वे प्राचीन नागवंशीय लोग हैं। बैदिक परम्परा में उनके देश को पाताल कहा जाता था क्योंकि गोलाकार पृथ्वी में वे भारत की पृष्ठभूमि के तले हैं। भारत से पृथ्वी के आरपार यदि गड्ढा खोदा जाए तो वह अमेरिका में निकलेगा। रामायण आदि बैदिक कथाश्रों में श्राहरावण, महिरावण आदि भी पाताल में राज्य करते थे ऐसा वर्णन मिलता है। वर्तमान युग में यद्यपि नागवंशीय रेड इंडियन्स गरीब, अज्ञानी और पिछड़े हुए प्रतीत होते हों, उनके प्राचीन महल, महान् मन्दिर, वेधणालाएँ आदि अक्तूबर १६६६ के Indian Express दैनिक के किसी अंक में (हो सकता है कि वही समाचार अन्य दैनिकों में भी आया हो) छपे एक समाचार में कहा गया था कि 'नव मेक्सिको' (New Mexico) देश में एक सहस्र वर्ष प्राचीन एक वेधणाला है जिसमें पत्थर पर खुदे पंचांगानुसार ऋतुमान और सूर्य के गतिचक जाने जा सकते हैं।

विशेष योजनानुसार खड़ी की गई तीन शिलाग्रों के माध्यम से एक दीवार जैसे खड़े पहाड़ की चट्टान पर उत्कीणं प्रदीशं ग्राभारों पर पड़ने वाले सूर्य-िकरणों से ऋतु ग्रीर सूर्य के गतिचक्र का पता लगता था। वर्त-मान Pueblo जाति के पूर्वज जो ग्रानाभी (Anasazi) Indians कहलाते थे उनका बनाया हुआ वह पहाड़ी प्रस्तरीय पंचाग था। सन् ४०० से १३०० तक वे बड़े प्रगत थे। तत्पश्चात् उनका पतन होना इतिहास का एक बड़ा रहस्य है। पहाड़ों पर बने विभाल भवनों में वे रहा करते थे। वे नदियों पर बाँध बनाकर उनसे निर्मित सरोवरों द्वारा खेतों की सिचाई भी करते थे। सैकडों मील लंबी सड़कें वे बनाते थे ग्रीर उनका व्यापार भी बड़ा ब्यापक था। उनके बनाए पंचांग से उनकी वैज्ञानिक प्रवीणता का भी पता लगता है। मध्य ग्रमेरिका के ग्रसटेक ग्रीर मय (Aztec and

Mayan) लोगों की सध्यता भी वैसी ही प्रगत थी।

Mayan) लागा का सम्बद्धा ना पता ए जपर दिए विवरण से सिद्धान्तवाचक ह्यान में रखें कि किसी भी युग में यदि घनेक जमातें हों तो उनमें से घनेक प्रगत घौर घनेक पिछड़े हुए होते हैं।

उन जिलाओं के बीच में जो अंतर रखा गया था, उनमें जो सूर्य-किरण पड़ती उनसे वर्ष का सबसे छोटा और सबसे लंबा दिन जात हो बाता था। उस प्रस्तरी पंचांग से चन्द्र की गति और ग्रहणों का हिसाब भी

किया जाता था, ऐसे संकेत प्राप्त है।

प्राप्त भूमि (ग्रेट ब्रिटेन) में जो स्टोनहेंज् (Stonehenge) नाम का प्राचीन स्थान है, वहां भी बड़ी मोटी शिलाएँ खड़ी हैं। वह भी एक वेध-शाला थी। ऐसे पहाड़, प्रस्तर, इंटें, चूना आदि से वेधयंत्र बनाना यह बैदिक विज्ञान की खूबी है। भारत में वाराणसी, जयपुर, दिल्ली, उज्जैन आदि कई नगरों में बैसी प्राचीन वेधशालाएँ अभी भी खड़ी है। जब वैसी ही बेधशालाएँ अमेरिका और इंग्लैंड में हैं तो वह उन देशों में प्राचीन बैदिक सभ्यता का एक बड़ा प्रमाण है।

उस प्राचीन ज्योतिषीय गणित के हजारों ग्रंथ दुर्लक्षित और उपेक्षित प्रवस्था में भारत में तो पड़े ही हैं किन्तु तिब्बत, बालिद्वीप और रोम नगर के पोप की वाटिका में भी पड़े हों तो कोई श्राष्ट्रचयं की बात नहीं। ऑसटेक, माया ग्रादि नष्ट प्रगत जातियों की वर्तमान पिछड़ी श्रवस्था से हमारे सिद्धान्त की पृष्टि होती है कि जैसे व्यक्ति के जीवन में सुख और दु:ख, बंभव ग्रीर गरीबी के दिन होते हैं वैसे ही विविध जातियों के जीवन में भी स्थित्वन्तर होते रहते हैं।

# वंदिक संस्कृति के कीर्तिमान

वैदिक संस्कृति के वेजोड़ कीर्तिमान मुख्यतः निम्न प्रकार के कहे जा

(१) ढाका की मलमल जो इतनी बारीक सूत और बुनाई की होती यी कि किसी बान की प्रदीर्घ चौड़ाई एक साधारण अंगूठी के मध्य से निकाली जा सकती थी।

- (२) चाँदी-सोने की जरी से सुशोधित वाराणधी की रेशमी साहियाँ।
- (३) इंग्लैंड में एक भारतीय द्वारा चलाया हुन्ना वारीक सुद्ध्यों का कारखाना।
- (४) प्राचीन विश्व में स्थान-स्थान पर बने पिरॅमिड, तेजोमहालय ग्रादि जैसे भव्य ग्रीर सुन्दर भवन।
- (प्र) स्पेन देश में बना प्राचीन राजमहल अन्तर्ग्या और कारडोल्हा नगर के भव्य मंदिर (जिसे गल्ती से इस्लाम-निर्मित समक्ता जाता है किन्तु जो इस्लामपूर्व हिंदू बैदिक बास्तुशिल्प हैं)।
- (६) चन्द्रलोक स्रादि की संतरिक्ष यात्राएँ।
- (७) अंतर्देशीय क्षेपणास्त्र और अन्य विचित्र क्षमता के अस्त्र ।
- (=) विविध प्रकार के विमान।
- (६) त्रिणंकु जैसे उपग्रहों का प्रेरण।
- (१०) आयुर्वेदीय कुशल, आश्चर्यकारी, सादी और अत्यत्प शुल्क की चिकित्सा पद्धति।
- (११) योगविद्या के रहस्यमय कौणल।
- (१२) विश्व के समस्त मानवों का लाखों वर्ष तक लालन-पालन करने वाली एकमात्र सभ्यता।
- (१३) संस्कृत जैसी देवी भाषा जो सारे मानवों के ग्राचार-विचार-उच्चार का एकमेव स्रोत रही है।
- (१४) वेद जो एक समस्त ज्ञान का सांकेतिक, संक्षिप्त देवी गूड़ भण्डार है जिससे सारी विद्या और कलाओं के उच्चतम रहस्य जाने जा सकते हैं।

लोगों की उदासीनता और इतिहास की उथल-पुथल के कारण बैदिक संस्कृति के उस दिव्य, भव्य, विश्वप्रसार का इतिहास दुलंकित रह गया है। जैसे कीड़े-मकोड़े, दीमक ग्रादि ग्रच्छी वस्तुग्रों को नब्ट कर देते हैं वैसे ही पराये धर्मों को स्वीकार करने वाले फित्रूर व्यक्तियों ने भी बैदिक संस्कृति को दबाने का और उसकी भरसक निन्दा करने का बड़ा प्रयत्न किया है। ईसाई और इस्लामी धर्म स्थापना से पूर्व सारे विश्व में ग्रायं, सनातन, बैदिक, हिन्दू धर्म ही था तथापि इस्लामी और ईसाई विद्वान् या

तो उस इतिहास को टाल जाते हैं या उसे विकृत कर वह कोई और घट-पटी-सी सभ्यता रही होगी, ऐसा गोलमाल बाला गोलमोल उत्तर दे देते हैं। शराबी लोग या बैदिक संस्कृति के निन्दक जान-बूभकर ऐसा प्रति-

पाइन करते हैं कि सोमरस एक प्रकार की दारू ही यी या शंकर के भक्त-जनों को भंग प्रवश्य पीनी चाहिए। ऐसे-ऐसे कथनों से लोग जान-बुभकर या धनजाने वैदिक संस्कृति की निन्दा, धवहेलना या धवमूल्यन करते रहते हैं। देवारे वाचकों को ऐसे अूठे प्रचार से सावधान रहना चाहिए। बंदिक संस्कृति में किसी प्रकार का दुराचार या व्यसनाधीनता कभी सहन नहीं किए जाते।

# वैदिकजन बड़े ज्ञानी और सदाचारी थे

वतंमान समय के उच्च शिक्षा प्राप्त लोग जिन तथ्यों को उच्चतम जोध-निष्कषं समभते हैं वे प्राचीन वैदिक संस्कृति में सामान्यजनों के नित्य बोलवाल के मंग बन गये थे। उदाहरणार्थ. लगभग १०० वर्ष पूर्व यूरो-पीय नोग समभते थे कि केवल पृथ्वी पर ही जीवस्ष्टि है। इसके विपरीत बैदिक संस्कृति में पने अणिक्षित नौकर-चाकर भी ईश्वर को अनन्तकोटि बह्माण्डनायक कहते या रहे हैं। उच्चतम पाण्यात्य वैज्ञानिक भी अब कहने लगे हैं कि विश्व में हमारी पृथ्वी जैसे अनेक ग्रहों पर जीव सुष्टि हो सकती है।

बंदिक परंपरा में अनेक युगों का जीवनचक्र ४३२०० लक्ष वर्षों का माना है। प्रमेरिका की Laboratory of Chemical Evolution के प्रमुख डॉक्टर पोल्नेमपेस्ता का वक्तव्य जो जून १७, १६८० के समाचार पत्रों में खपा या उसमें वे कहते हैं कि ग्रीनलैंड प्रदेश (Greenland) में पाए चिहाँ से उनकी संस्था के संशोधकों ने यह निष्कर्ष निकाला कि पृथ्वी की महामें जितनी पुरानी हैं उतनी ही जीवस्थिट भी प्राचीन है। उन चट्टानों की अनुमानित आयु ४३६०० लक्ष वर्ष होगी।"

बद पाठक स्वयं देखें कि प्राचीनतम वैदिक हिसाब और प्राधु-निकत्व पात्रवास्य शास्त्रियों का हिसाव लगभग एक ही है। तथापि उसमें नी जो ४०० जब वर्षों का अंतर है वह पान्वात्य शास्त्रज्ञों के हिसाब की गलती ही होनी चाहिए। क्योंकि पाश्चात्य शास्त्रज्ञों के प्रनुमान कभी कुछ, कभी कुछ ऐसे डावांडोल या अनिश्चित से होते हैं। इसके विपरीत वैदिक हिसाब किसी व्यक्ति के अनुमान पर ब्राधारित न होकर बैदिक परंपरा में आरम्भ से पीढ़ी-दर-पीढ़ी की परम्परा से चलता ग्रा रहा है।

सौ वर्ष पूर्व के पाण्चात्य विद्वानों का अनुमान था कि पृथ्वी पर जीव लगभग ६००० वर्षों से जी रहे हैं। ग्रब उनके विद्वान् मानते हैं कि जीव तो ४३६०० लक्ष वर्ष से पृथ्वी पर रह रहे हैं। कहाँ ६००० वर्ष और कहाँ ४३६०० लक्ष वर्ष ! वैदिक संस्कृति के वैज्ञानिक-तथ्य कभी ऐसे ग्रटपटे या ऊटपटांग नहीं थे।

पाश्चात्य भौतिक शास्त्री अभी-अभी कह पाए हैं कि अन्तरिक्ष के समय का नापन पृथ्वी के समय नापन से बिल्कूल भिन्न है। अन्तरिक्ष में सैर करने गया पृथ्वी का मानव समभेगा कि पृथ्वी से प्रस्थान किए उसे दो-चार दिन ही हुए हैं किन्तु प्रत्यक्ष में वह जब लौटेगा तो उसे पृथ्वी पर कई पीढ़ियां बीती हुई दिखाई देंगी। वैदिक कथाओं में भी यही तथ्य कहा गया है कि अन्तरिक्ष-यात्रा से लौटनेवाले पृथ्वीस्थ मानवों को पृथ्वी पर कई सदियाँ बीत जाने का ग्रनुभव होता है।

जो अमेरिकी चन्द्रमा पर उतरे थे उन्हें उनके नियन्त्रक वैज्ञानिकों ने यह कहा कि चन्द्रमा की मिट्टी ग्रादि पृथ्वी की मिट्टी जैसी ही होगी क्योंकि उनका अनुमान था कि चन्द्रमा और पृथ्वी एक ही गोले के दो टुकड़े होंगे। चन्द्रमा से लौटनेवाले व्यक्तियों ने बतलाया कि चन्द्रमा की मिट्टी पृथ्वी की मिट्टी से पूर्णतया भिन्त है। सारे सम्बन्धित अमेरिकी वैज्ञानिकों का कीमती समय उस मुद्दे की पड़ताल करने में व्यर्थ गया। यदि वैदिक विज्ञान से उनका परिचय होता तो अनुमान करने की कोई बावश्यकता नहीं पड़ती। सामान्य वैदिक परिभाषा में बुध को चन्द्र का पुत्र और मंगल को मूमिपुत्र कहा जाता है। इससे स्पष्ट है कि चन्द्रमा और बुध की मिट्टी में समानता होगी। उसी प्रकार मंगल और पृथ्वी की मिट्टी में समानता होगी। यह दूर के ग्रहों के जटिल संशोधन की बात होते हुए भी उस तथ्य

को वैदिक परम्परा के सामान्य जन तक उसे जानते हैं। अब विविध नक्षत्रों के नाम देखें। यूरोपीय जन जिन नक्षत्रों को

Great Bear भीर Little Bear कहते हैं वह ऋक्ष यानी रीछ यानी भानू बैदिक ज्योतिष के दिए हुए नाम हैं। बैदिक नाम को Bear कहकर मनवादित किया गया है।

यूरोपीयों में अन्य दो नक्षत्रों के नाम Canis Major व Canis Minor यानी बड़ा म्बान (कृता) भीर छोटा म्बान कहे जाते हैं। उनकी बर्णमाला में 'C' झक्षर का उच्चारण स, श्राया व होता है। तथापि कई शब्दों में वे 'K' ग्रक्षर के स्थान पर 'C' ग्रक्षर ही लिखकर उसी का उच्चारण क' करते हैं। तदनुसार कॅनिस् मेजर और कॅनिस् मायनर नामों में यदि 'C' पक्षर का मूल उच्चारण 'स' है यह बात ध्यान में रखी जाए तो वह श्वान बड़ा और श्वान छोटा ऐसे संस्कृत शब्द ही होने का परिचय मिलता है। उसी प्राधार पर कुत्ते के लिए जो छोटा निवासस्थान बनाया जाता है, उसे प्रांग्ल भाषा में केनेल (Kennel) कहा जाता है, जो बास्तव में 'झ्वानल' ही है, यह बात ऊपर दिए विवरण से सिद्ध होती है। नवग्रहों में से एक को वैदिक परम्परा में 'गुरू' यानी 'बड़ा' कहा गया है। सारे ग्रहों में वही सबसे बड़ा, मोटा, विस्तीण होने के कारण 'गुरू' यह उसका नाम सार्वक है। वैदिक-विज्ञान ग्रत्युच्च कोटि का था और वह भी प्राचीनतम काल में, इसका 'गुरू' यह महत्तम ग्रह का नाम बड़ा प्रमाण है।

मनि का संस्कृत नाम है भनेश्चर: यानी धीरे चलने वाला। यह नाम भी बड़ा अर्थपूर्ण है क्योंकि नवग्रहों में सूर्य की एक परिक्रमा करते-करते मनि को तीस वर्ष लगते हैं। यह बात भी एक बड़ा वैज्ञानिक तथ्य है जो प्राचीनतम काल से वैदिक परम्परा में सामान्य से सामान्य व्यक्ति को भी झात है। तथापि कदाचित् पाश्चात्य परम्परा में पले उच्चविद्या-विभूषितजनों को भी वह पता न हो।

वैदिक परम्परा में एक नक्षत्र का नाम है ज्येष्ठ । वही ग्रपने एक मास का भी नाम है। प्रमुख उच्चारण में उसे 'जेठ' भी कहा जाता है। उसकी सर्व है आयु में बड़ा। 'जेठानी' का वहीं अर्थ है। यू'ोपीय लोग उसे Antares कहते हैं जो स्वयं तारका शब्द का अपभ्रंश है। उस तारका के सम्बन्ध में पेट्रिक मूर (Patrik Moore) ने अपने ग्रन्थ The story of Astronomy (यानी सगोल ज्योतिय की कथा) में लिखा है कि "वह

ज्येष्ठ (अन्तारिस) नक्षत्र बड़ा बृद्ध हुआ चला है।" यहाँ भी हमें देखने को मिलता है कि वैदिक ज्योतिष के अनादि सिद्धान्त प्राधतन् पाश्वात्य बैज्ञानिकों को भी ज्यों-के-त्यों मानने पड़े हैं।

पाण्चात्य प्रणाली में चन्द्रमा के दागों की स्नाकृति एक मनुष्य भौर दो खरगोशों जैसी मानी जाती है। इसका मूल भी वैदिक संस्कृति में ही है। वैदिक परम्परां में चन्द्रमा को 'शशि:' कहते हैं भीर खरगोश को 'शशकः' कहते हैं। चन्द्रमा के रथ में दो खरगोश जोते हुए बतलाए जाते 81

चन्द्रमा को पाश्चात्य परम्परा में 'मून' (moon) कहते हैं। यह 'मन' शब्द का श्रपभ्रंश है। फलज्योतिष में चन्द्रमा मानव के मन का द्योतक होता है। चन्द्रमा की कला जैसी बढ़ती या घटती जाती है मानवी मत के विचारों में अनुकूल-प्रतिकूल परिवर्तन होता रहता है। 'मन' पर नियन्त्रण रखने वाला इसी अर्थ से आंग्ल भाषा में moon (अर्थात् मन) यह संस्कृत नाम ही कायम है।

वैदिक प्रथा में 'सोम' यानी 'चन्द्र का वार' इस ग्रथं से सोमवार नाम पड़ा है। पाश्चात्य परिभाषा में भी उसका Monday प्रथात् मन-दिन यानी चन्द्रवार उर्फ सोमवार यही नाम स्थिर है।

ऊपर दिए विवरणों से दो बातें स्पष्ट होती हैं कि खगोल ज्योतिष का उच्चतम ज्ञान वीदिक परम्परा में अनादि काल से उपलब्ध है। और दूसरी बात यह कि वही ज्ञान ठेट संस्कृत नामों सहित यूरोपीय परम्परा में ज्यों-का-स्यों चला आ रहा है। यह तभी हो सकता या कि ईसाई बने हुए वर्तमान यूरोपीय लोगों के पूर्वज प्राचीन वैदिक-संस्कृत गुरुकुल में ही शिक्षा पाए हों। क्या वैदिक परम्परा के प्राचीन विश्वप्रसार का यह एक और ठोस प्रमाण नहीं है ?

प्रत्येक धार्मिक विधि में वैदिक परभ्परा में यजमान को संस्कृतभाषा में एक संकल्प का उद्घोष करना पडता है। उसमें स्वकुल के इतिहास का ग्रीर सारे विश्व के इतिहास का संक्षेप में परीक्षण किया जाता है। प्रति-दिन सारी पृथ्वी पर कृतयुग से भाजतक के इतिहास का पूरा ब्यौरा संक्षेप में प्रत्येक यजमान से प्रत्येक धार्मिक विधि में संकल्प के रूप में दोहराते

रहना कितनी घमोल परम्परा है। कृतयुग से घाज तक सर्वत्र वह बराबर बलती बा रही है। मानवों के इतिहास की पूरी ताली सदा ताजी और मुसोद्गत रखना इस प्रधा का मूल उद्देश्य है। सारे इतिहासक्रम को लोगों के मन में जीवित रखनेवाली यह वैदिक प्रधा विश्व में बेजोड़ है। उसीके बाधार पर हम यह भी कह सकते हैं कि वैदिक इतिहास की धारा उस सकत्य द्वारा सबं मानवों की स्मृति में अखण्ड बहती रखी गई है।

उस संकल्प में यजमान कहता है कि मैं फलाने का पुत्र, फलाने का योष घोर फलाने का प्रयोत । श्रीमद्भगवतो महापुरुषस्य विष्णोराज्ञया प्रवर्तमानस्य ग्रद्ध बह्मणो दितीये पहराधे विष्णुपदे श्रीश्वेतवाराहकल्पे वैवस्वतमन्वन्तरे ग्रष्टादिशतिलमे युगचतुष्के कलियुगे प्रथम चरणे जम्बू-द्वीपे भरतवर्षे भरतवण्डे दक्षिणापथे रामक्षेत्रे बौद्धावतारे दण्डकारण्ये देशे गोदावयाः दक्षिणे तीरे शालिवाहनजके "अमुकनामसंवत्सरे "अमुकायने ··· बमुक-ऋतो ··· बमुकमासे ···· बमुकपक्षे ···· अमुकतियो ···· अमुकवासरे ··· भ्रमुकदिवस नक्षत्रे .... भ्रमुकयोगे ... ग्रमुक करणे ... ग्रमुकराशिस्थितवर्तमाने चन्द्रे अमृकराणिस्थिते श्री सूर्ये अमृकराणिस्थिते श्री देवगुरी शेषेषु ययायय राशिस्थानस्थितेषु सत्सु एवंगुणविशेषेण विशिष्टायां शुभपुण्य-तियो सकलशास्त्रपुराणोक्तफलप्राप्त्यर्थ-यह फलाना-फलाना धार्मिक बत या विधि कर रहा है।

मानवी सृष्टि का जो ४३२०० लक्ष वर्षों का गतिचक बताया गया है उसमें से सभी साधा भी नहीं हुआ है। वैदिक कालगणना के अनुसार उनमें से १,६७,२६,४६,०८६वें वर्ष में हम चल रहे हैं। वही वैदिक काल-गणना सारे विज्व में मानी जाती थी जब ईसापूर्व समय में सर्वत्र वैदिक गुरकुलिका, वैदिकणासन ग्रोर वैदिक-समाज-जीवन प्रचलित था।

#### इसापूर्व कालगणना

बतमान काल में विश्व में पाश्चात्य ईसाई लोगों का वर्चस्व होने के कारण उन्होंने एक ईस्वी शक चला लिया है। उसी के ग्रनुसार ग्रभी ईस्वी शक का १६८६वां वर्ष चल रहा है। वर्तमान इतिहास में सारी पाण्यात्व काल-गणना ईसा को केन्द्र मानकर ईसा-जन्म को इतने वर्ष शेष थे जब (B. C.) ग्रीर ईसा-जन्म के पश्चात् इतने वर्ष (A. D.) हो जाने पर--ऐसा सारी घटनाग्रों का काल-संकेत उल्लिखित होता गणना का एक बड़ा दोष यह है कि ईसा का जन्म कौन से वर्ष में हुआ इस मुद्दे पर ईसाई लोगों का ही स्वयं एक मत नहीं है। वैसा मतभेद रहने का एंक मुख्य कारण यह है कि ईसा स्वयं एक काल्पनिक व्यक्ति है। ईसामसीह ग्रथति जीजस काइस्ट नाम का कोई व्यक्ति हुन्ना ही नहीं। हमने इसी ग्रन्थ के एक स्वतन्त्र प्रकरण में उस प्रश्न की पूरी चर्चा की है। जो व्यक्ति कभी हुआ ही नहीं, उसका जन्मदिन निराधार प्रतीत होना स्वाभाविक है।

ईसा से पूर्व जो कालगणना के विविध माध्यम थे वे कृतयुग में मुख्टि की उत्पत्ति से कृत शक की गणना होती थी। तत्पश्चात् त्रेता, द्वापर ग्रीर कलियुग के उनके ग्रपने ग्रारम्भ से कालगणना होती थी। हाल में क्योंकि कलियुग चालू है ग्रतः कलियुग के इतने वर्ष बीत चुके ऐसा उल्लेख होता है। उस कलियुग के अन्तर्गत युधिष्ठिर शक, विक्रम सम्वत्, शालिवाहन-जक, शिवराज्याभिषेक शक ग्रादि प्रचलित हए।

## शक चालू करने का अधिकार किसे है ?

ग्रव प्रश्न यह उठता है कि क्या कोई भी राजा ग्रपने ग्रधिकार की शक्ति से स्व-नाम से नया शक-सम्वत् घोषित कर सकता है ? तो उस प्रश्न का उत्तर है 'नहीं'। वैदिक परम्परा में वही शासक अपने नाम से नया सम्वत् ग्रारम्भ कर सकता है जो दारिद्रहारकः होगा। जिसके शासन में कोई भूखान मरता हो ग्रीर किसी प्रजाजन को ऋण न लेना पड़ता हो। यदि किसी को अचानक किसी अन्य व्यक्ति से धन माँगने की आवश्यकता पड़ी तो सरकार वह कर्ज स्वयं चुकाती। ऐसी बादशं संस्कृति में प्रत्येक मानव प्रातः ४-४३ बजे उठकर ग्रपना दैनन्दिन कार्यक्रम ग्रारम्भ कर देता चाहे वह शूद्र ही क्यों न हो। चाय, कॉफी, भौग-गांजा, घू स्रपान आदि व्यसन वर्ज्य थे। सारे गोसेवा करते थे और गोदुग्ध पीते थे। कीट-नाशक द्रव्य, गोमूत्र, गोबर, कड़वा नीम भ्रादि से बनाए जाते थे। प्रत्येक उदीयमान दिन का विशेष ब्राध्यात्मिक महत्त्व समभकर सारे लोग उस

दिन के विशेष पूजापाठ, प्रार्थना, जप, पठन, चिन्तन, मनन, गायन प्रादि में बड़ी लगन और उत्साह से भाग लेते। इसी कारण कभी कोई छुट्टी नहीं होती यो। यात्रा भी एक धार्मिक कार्य माना जाता था। बचपन से ही निजी ग्राचारधमं में मग्न रहने के कारण ग्रपराध या व्यसनाधीनता नगण्य होती थी। सारे जीवन के प्रत्येक दिन में एक नया आध्यात्मिक आनन्द ग्रीर उत्साह भरा होता था।

# भारत सारे विश्व को नौकाएँ बनाकर देता था

वह विश्वव्यापि वैदिक संस्कृति अब केवल भारत में ही रह गई है ब्योंकि यहाँ उसकी प्राचीन जड़ है। एक विशाल वटवृक्ष की शाखाएँ पणं-संभार पौर छाया की तरह वह वैदिक संस्कृति जब सारे विश्व में फैली थी तब सातों समुद्र पार सारे प्रदेशों से सम्पर्क रखने के लिए भारत में ही सब प्रकार के जहाज (नौका) बनाकर देश-प्रदेशों को दिए जाते थे। इसी कारण यूरोपीयों का Navy शब्द संस्कृतमूलक है। वे उस शब्द का उच्चार 'नेव्ही' करते हैं जो गलत है। वह 'नावि' ऐसा संस्कृत शब्द है। नौ, नौका, नाव, नावी ऐसे उसके भिन्न रूप होते हैं।

Murrays Handbook of India and Ceylon (सन् १८६१ का प्रकाशन) में उल्लेख है कि "सन् १७३५ में सूरत नगर में आंग्लढीप के बिटिश ईस्ट इण्डिया कम्पनी के लिए (भारत में) एक नौका बनाई गई। एक बग्रेज बधिकारी मुम्बई से उस नौका का सर्वेक्षण करने गया। वहाँ के कारलाने का एक निरीक्षक लोजी नासरवानजी नाम का था। उसकी कार्यकुशनता से वह अग्रेज इतना प्रभावित हुआ कि वह उस भारतीय को बम्बई चलकर ग्रांग्लों की नौकरी में लग जाने को प्रवृत्त करता रहा। तब से अब तक वहाँ (मुम्बई में) दो पीढ़ियों तक बम्बई के जहाज का कारसाना पूर्णतया लोजो कुल की निगरानी में ही रहा। सन् १७७१ में नौजी के दो पीत्र (पोते) फामजी माणिकजी और जमशेदजी बहामनजी उस कारखाने में काम करने लगे। उन्होंने ६००-६०० टन बजन की दो नौकाएँ बनाई। उनके पश्चात् उनके पुत्र वहाँ कार्य करने लगे। सन् १८०२ में जमशेदजी ने ईस्ट इण्डिया कम्पनी के लिए कॉनंवालिस (Cornwallis frigate) नाम की युद्ध-नौका बनाई। उससे ब्रिटिश अधिकारी इतने प्रसन्त हो गए कि उन्होंने ब्रिटिशों के मुम्बई केन्द्र की युद्ध काएँ बनाते रहने का कार्य उस भारतीय कारखाने पर सौंपा। उस व्यवस्था के अन्तर्गत जो प्रमुख युद्ध-नौकाएँ बनीं वे थीं-Minden-७४ (सन् १८२० में), कॉनंवालिस-७४ जो १७४५ टन वजन की बी, मलाबार-७४, सेरिंगपटनम् (जो श्रीरंगपट्टणम् का विकृत रूप है) ग्रादि

की कई नौकाएँ ब्रिटिश लोग भारतीयों से बनवाकर खरीदते रहे। ्नमं गँजेस्-८४ (यह गंगा शब्द का विकृत उच्चारण है), कलकत्ता-८६ (जो कालिघट्टः का विकृत रूप है) और मियामी-८६ (Miami)। यह श्रांकड़े उन नौकाओं पर जितनी तोपें रखी जाती थीं, उनके हैं। सारे जहाज भारतीय सागवान लकड़ी के थे। ब्रिटिश ग्रोक वृक्ष की लकड़ी से भारतीय सागवान चार-पाँच गुना अधिक टिकाऊ था। लौजी कैसल (Lowji Castle) नाम का १००० टन भार का जो व्यापारी जहाज भारत में बनाया गया था वह लगभग ७५ वर्ष तक सागर पर गमनागमन करता रहा।

एक ब्रिटिश नौका सीहार्स (Seahorse) १६ वर्षीय Nelson (नेल्सन्) नाम के युवा अधिकारी के नेतृत्व में सन् १७७४ में मुम्बई आई थी। चम्बई में बने जहाज बड़े पक्के, टिकाऊ ग्रीर सुन्दर होते थे। यूरोप में उस समय बने जहाज भारतीय जहाजों से बहुत निकृष्ट थे। भारतीय नौकाओं की लकड़ी इतनी अच्छी होती है कि उनसे बनी नौकाएँ ५० से ६० वर्ष तक लीलया सागर संचार करती रहती हैं।" (सन्दर्भग्रन्य-Travels in Asia and Africa, by Abraham Parsons, 1808, Longmans, London) 1

ऊपर दिए उद्धरण से प्रत्येक भारतीय को गर्व होना चाहिए कि हमारी वस्तुएँ बड़ी अच्छी होती हैं और हमारी विद्या भीर वार्यकुशनता जगनमान्य ग्रीर जगद्वंद्य थी। प्रदीर्घ परवशता में भारत लुट जाने से अपना आत्मविश्वास, आत्मगौरव और कार्यकुणलता लो बैठा है। वर्तगा हालत तो यह है कि भारतीय लोग पराए माल को ही सर्वोत्तम समभ

लगे हैं। हम क्या ये और क्या बन गए। हमें वही प्राचीन प्रवीणता पुन: प्राप्त करने के लिए कितने सथक सौर निश्चयी यत्न करने होंगे। वे प्राचीन वैदिक ग्रादणं ग्रीर लक्ष्य प्रत्येक भारतीय के मन में विठाने होंगे। ऐसे हो मार्गवर्णन के लिए इतिहास पढ़ा जाता है। वर्तमान शासक अपने स्वार्थं मोर दुव्यंवहार में मस्त हैं। माणा है मागामी शासक उस उज्ज्वल वैदिक परम्परा के इतिहास से कुछ सबक सीखेंगे।

# 23 आर्यसंस्कृति के अधीक्षक-'द्रविड'

भारत के दक्षिण भाग में रहने वाले कश्नड़ी, तेलुगु, तमिल और मल-याली लोगों को द्रविड़ कहा जाता है। यूरोपीय ईसाई लोगों ने ऐसा भ्रम फैला रखा है कि आयं कोई गौरवर्णीय लोगों की जाति थी, जो भारत में ग्राकामक बनकर आई श्रीर उसने उत्तर भारत में रहने वाले श्यामवर्णीय द्वविडों को खदेड़कर कन्याकुमारी की दिशा में जाकर दक्षिणभारत में बसने पर विवश किया। यह एक बड़ा भ्रम है।

ग्रायं किसी जातिविशेष का नाम नहीं। वह तो एक संस्कृति या समाजव्यवस्था है। उसे मानकर उसके नियमानुसार जीवन व्यतीत करने वाले सारे आयंधर्मी, या वैदिक प्रणाली के, सनातन धर्मी या हिन्दू कहलाते हैं। उदाहरण-जो वेदपठन, उपनिषदों का दार्शनिक ज्ञान, महाभारत-रामायण गोपूजन, कर्म सिद्धान्त थोडश सं कार ग्रादि में श्रद्धा रखते हैं उन्हें ग्रायं कहा जाता है। हमारे भारतीय द्रविड़ तो पूर्णतया ग्रायंधर्मी होते हैं। तथापि पाश्चात्य गोरे ईसाई विद्वानों ने सज्ञानवश या कुटिल हेतु से ऐसा ढोल पीटा कि ग्रायं नाम की एक जाति थी जिसने द्रविड़ों से छल किया । वर्तमान ग्रधिकांश विदान् उस पाश्चात्य प्रणाली में पले-पोसे होने के कारण वही भूठा सिद्धांत दोहराते रहते हैं।

पाठक उससे सावधान रहें। हब्शी, मंगोल प्रादि किसी भी जाति का व्यक्ति यदि वैदिक समाजपद्धति के अनुसार जीवन-यापन करे तो वह मार्यधर्मी कहलाता है। भारत के द्रविड़ तो पूरे कर्मठ ग्रायंधर्मी हैं न कि ग्रायंधमं के शत्रुया विरोधक। ग्रीर तो ग्रीर सारे विश्व में ग्रायंधमं का अधीक्षण, निरीक्षण, व्यवस्थापन ग्रादि करने वाला वर्ग द्रविड कहलाता है। 'द्र' यानी द्रष्टा, भौर 'विर' यानी 'जाननेवाला' या ज्ञानी यानी

ऋषि मुनि।

यह द्रविड सोग केवल भारत में ही नहीं अपितु सारे विश्व में वही भूमिका निभाते थे। घतः यूरोप में भी द्रविड् थे। उन्हें ड्रुइड (Druids) कहा जाता है। प्रदेशियन्तता के कारण ही द्वविड व डूइड ऐसी उच्चारमिन्नता रुड़ हुई है। वास्तव में दोनों की भूमिका एक ही थी। दोनों वैदिक समाज के श्रधीक्षक, मागंदर्शक, व्यवस्थापक ये । अतः आयं भोर द्विड परस्पर पूरक संजाएँ हैं।

यरोप में शिवसंहिता

हालांकि यूरोप की सारी जनता वर्तमान समय में अपने आपको ईसाई कहती है तथापि उनमें प्रत्येक प्रदेश में छोटे-छोटे गुट अपने आप को 'डू इड' कहते हुए अपना भिन्न अस्तित्व घोषित करते हैं। तथापि उसमें गुप्तता की एक प्रया चली ब्रा रही है। इसका कारण यह था कि लगभग ६०० वर्षों तक निर्मन अत्याचार ग्रीर दहशत के माध्यम से जब दक्षिण से उत्तर तक ईसाई धर्म फैलाया गया तब कई ऋधिमुनिगण भपने भापको बाहरी दृष्टि से ईसाई कहलाकर गुप्त रूप से आर्थ-सनातन-हिन्दू-वैदिक धर्म पर निजी श्रद्धा कायम रखे हुए हैं। इनकी एक विशिष्टता यह है कि ये मूर्यपूजक है और निजी भाषा में गायत्रीमंत्र का अनुवादित उच्चारण करते हैं।

बिद्यमान यूरोप में डूड्डों को डरने का ग्रव कोई कारण नहीं। तथापि गुप्तता उनके संघटन का एक इतना अभिन्न अंग बन गया है कि वर्ष में चार-पांच बार डू इहों के यह छोटे-छोटे गुट किसी मैदान में इकट्ठे होकर प्रपनी-प्रपनी भाषा में स्तवन करके फिर यकायक ग्रजात हो जाते है। उनसे बात करने पर भी वे घपना पूरा पता नहीं बतलाएँगे। उनकी संस्था के नाम का फलक कहीं लगाया नहीं जाता। तथापि सूर्यपूजन-स्तवन के दिन उनसे संपर्क कर प्रागे थोड़ा-योड़ा मेलजोल रखा जा सकता

उनके पंच की छपी सूर्यस्तवन ग्रादि की छोटी-छोटी पुस्तिकाएँ हैं। उनमें जिदसहिता नाम की एक पुस्तक है। केवल नाम ही नाम वैदिक संस्कृत क्षेष रह गया है। बाकी ग्रंदर तो कुछ उनके ही उल्टे-सीधे अनुवाद की यूरोपीय सूर्य प्रार्थनाएँ होती हैं। एक सूर्यपूजन के दिन मैंने लंदन में सन् १६७७ में इ इडों से सम्पर्क किया था। उनकी प्रस्यन्ती में 'जिबसंहिता' नाम पड़कर में चिकित रह गया। तथापि वह शिवसंदिता उस समय अन्-प्लब्ध थी। सारी प्रतियो विक चुकी थीं या वेंट चुकी थीं। उसकी मौग सीमित होने के कारण उन्होंने उसका पुनर्मुद्रण नहीं किया था। तयापि अन्य संशोधक उस पुस्तिका का पता लगाएँ और मूल प्राचीन संस्कृत शिवसंहिता यूरोप में किस प्रकार खंडित, विकृत, त्रुटिन, यनुवादित होते-होते सुकड़कर वर्तमान पतली यूरोपीय डूड्डों की शिवसंहिता में परि-वर्तित हुई इसकी बारीकी से शोध करें।

प्राचीन संस्कृत वैदिक साहित्य इस प्रकार यूरोप में केवल गीर्षक के रूप में ही शेष है। उदाहरण-वेद की स्मृति यूरोप में 'एइा' नाम से कायम है। किन्तु 'एड्रा' शीर्षक के ग्रन्थ में कुछ ग्रीर ही जनश्रुतियाँ भर दी गई हैं। जब किसी ऐतिहासिक स्थान पर एकाब नारियल गढ़ा हुआ मिल जाए तो उसके अंदर की गरी सारी नष्ट हो जायेगी और केवल ऊपरी कठिन भाग रह जाता है। वही हाल इतिहास के उथल-पुथल में प्राचीत ग्रन्थों का हो जाता है। इनके ग्रंदर का ब्यौरा नव्ट होकर शीर्षक ही शीषंक रह जाता है।

यूरोप के डूइड लोग अपने आपको अन्य ईसाइयों से भिन्न तो सम-भते हैं किन्तु वे किस प्रकार से उनसे भिन्न हैं और भिन्नता की स्मृति क्यों रखे हुए हैं यह वे नहीं जानते। इस समस्या का उत्तर हम दे सकते हैं। प्राचीन काल में यूरोप में इन लोगों के पूर्वज ही वहाँ के वैदिक समाज का व्यवस्थापन करते थे। वे उस समाज के नेता और अधीक्षक थे। उस पद की जिम्मेदारी उनकी पारम्परिक स्मृति शेष रहने के कारण वे अभी तक ड़ुइड भूमिका की वह प्राचीन स्मृति जागृत रखे हुए हैं।

भारत के द्रविड़ों के मन में भी आंग्ल शासकों ने कई विकृत कल्पनाएँ अज्ञानवश या जानव् भकर भर दी हैं। अतः कई द्विड महत्वाकांको नेता द्रविड़ों का भिन्नत्व सिद्ध करने के लिए भारत के यूरोपीय शत्रुमों द्वारा रटाए गए कई मुद्दे दोहराते रहते हैं। जैसेकि "आयं नाम की एक कोई गविष्ठ जाति थी। बह भारत के पार रहती थी। भारत में तो मनादि काल

से इबिड नोग ही रहते थे। गोरे बार्य लोगों ने सैनिक बाकमण द्वारा हमको विध्य के दक्षिण में भगा दिया भीर स्वयं उत्तर भारत में फैल गये। अतः उत्तर और दक्षिण भारतीयों के बारीरिक रंग और भाषाएँ भिन्त हैं। दक्षिणी द्रविद भाषाओं का कोई परस्पर सम्बन्ध नहीं है। संस्कृत भाषा स्रोर बैदिक संस्कृति सायों ने द्रविड़ों पर लादी। उसके बदले में द्रविड़ों ने भी किसी प्रकार से शिवपूरन ग्रायों पर लाद दिया। वैसान होता तो शिव मुलतः सार्य देवता नहीं है। बास्तव में शिव तो द्रविड़ों का देव था। रावण द्रविड था धीर राम झार्य था। तो देखो उनमें कैसा बैर रहा ? रामविजय एक तरह से द्रविड़ों का अपमान है। अतः द्रविड़ों को रामनाम बार उत्तरी हिन्दुस्थान की हिन्दी भाषा बादि को तिरस्कृत भाव से ठुकरा देना चाहिए।"

यंग्रेजों ने इस प्रकार एक कल्पित धार्य-द्रविड़-वाद निर्माण करके उसे भाग जैसे भड़का दिया। इसके फलस्वरूप तिमल प्रांत में ऐसे नेता निर्माण हुए कि जो प्रशिक्षित या घल्पशिक्षित तमिल जनसमूहों को उत्तर भारतीयों के 'पंजे' से 'तमिलों को मुक्त कराने' के नारे लगाकर उनके मन जीवकर तमिलनाडु प्रांत को चलाने का ग्रधिकार प्राप्त कर चुके हैं। इसी कारण तमिलताहु में राज्याधिकार हस्तगत कर चाहने वाले राजनीतिक पक्षों में भारतीयों की भौर हिन्दी की प्रधिकाधिक निन्दा या अवहेलना कर सके उस पक्ष को चुनाव में यश प्राप्त होता है। यह कैसा दे वदुविलास है कि जो तमिल दविह लोग पाये हिन्दू सनातन, वैदिक धर्म के संचालक, व्यवस्थापक, बाधीक्षक ग्रीर ग्रगवाहे रहे हैं उन्हों को ग्राज यह कहकर मतिम्रष्ट किया जा रहा है कि संस्कृत-भाषा ग्रीर वैदिक संस्कृति द्रविड़ों पर लादो गई है। उसी मुत्र को स्रीर सागे बढ़ाकर वैदिक संस्कृति को नीचा दिखाने के हेतु कुछ तमिल विद्वान् यह कहने लगे हैं कि तमिल नाषा घोर इबिड् संस्कृति वेदों से कहीं प्राचीन है। इससे उन्हें वैदिक संस्कृति पर मात करने का आनन्द तो मिलता है। किन्तु यह बुद्धिमानी की बात नहीं है। क्योंकि तमिल भाषा सीर द्रविड़ संस्कृति वेदों से भी पुरानी है यह दावा जिस बाधार पर वे करते हैं वह बाधार ही गलत है। मंबसमूलर नामक यूरोपीय विद्वान् ने ऋग्वेद का काल ईसा पूर्व सन्१२००

ठहरा दिया था: अंग्रेजी शासनकाल में उसके विपरीत मत की कोई सुनवाई नहीं थी। सरकारी छप्पे से ऋग्वेद की जन्मतारीख ईसा पूर्व सन् १२०० निष्चित करने के पश्चात विविध विद्यालयों में उसी तारीस को निर्णायक माना गया। वही तारीख रटकर सारे विद्वान् विविध विद्या-लयों का ग्रभ्यासकम पूरा कर भिन्त-भिन्न ग्रधिकार पदों पर नियुक्त हुए। तमिलभाषा और द्रविड़ परम्परा निश्चित ही ईसा पूर्व तन् १२०० से पुरानी है, यह तो हम भी मानते हैं। तब भी उसका अबं यह नहीं कि तमिलभाषा संस्कृत की पुत्री नहीं ग्रोर द्रविड संस्कृति वैदिक नहीं। मैक्समूलर भले कितना ही विद्वान् क्यों न हो, वेदों का कालनिणंय उसका अटकलपच्चू, सरासर गलत और वालिश है। इस ग्रंथ में प्रस्तुत विवरण द्वारा यह स्पष्ट किया गया है कि संस्कृत भाषा ग्रीर वैदिक संस्कृति सृष्टि-निर्माण के दिन से ही ब्रारम्भ होने के कारण उससे ब्रधिक प्राचीन भाषा या संस्कृति कोई हो ही नहीं सकती।

दूसरी समभने की बात यह है कि वैदिक संस्कृति और संस्कृत-भाषा महाभारतीय युद्ध तक ग्रखंडित चलती रही। राज्यखंडों का भीर भाषाओं का विभाजन जो हुआ वह महाभारतीय युद्ध के महाविनाश के पश्चात् था। श्रतः तमिल, लेटिन, ग्रीस, ग्रादि जो भी भाषाएँ (संस्कृत से) निकली हैं वे सब महाभारतीय युद्ध के अनन्तर हुई हैं। हमारे हिसाब से महाभारतीय युद्ध ईसा पूर्व सन् ३१३८ में हुआ। अतः संस्कृत को छोड़कर अन्य भाषाएँ उस वर्ष के पश्चात की हैं।

सुष्टिनिर्माण का ग्रीर महाभारतीय युद्ध का समय जो हमने माना है वह परंपरागत धारणाओं का है। इस ग्रंथ के कुछ वाचक ऐसे भी हो सकते हैं जो उन घारणाओं से सहमत न हों। उस पर भी हमें कुछ प्रापत्ति नहीं है। हमारा आग्रह केवल इतना ही है कि विश्व का आरम्भ जब भी हुआ वेद वाङ्मय भ्रीर उसकी भाषा संस्कृत इनका जन्म भी उसी समय का है। उसी प्रकार हमारा दूसरा आग्रह यह है कि महाभारतीय युद्ध जब भी हुआ हो उसके पश्चात् ही विविध प्रादेशिक राज्य और भाषाएँ निर्माण हुई। अतः तमिलभाषा को वेदपूर्व कहना या संस्कृत से पुरानी या समकालीन मानना योग्य नहीं। इतिहास-संशोधन करते समय यह एक बड़ा धोसा

होता है कि व्यक्ति झारमगौरव या स्वजाति, भाषा या धर्म की महत्ता के यमण्ड में निराधार तथ्यों को ही बड़े दुराग्रह से ग्रपना लेता है। तमिल-भाषियों को हमारा यही कहना है कि वे अपने-आपको आयं, हिन्दू, सना-तन, बैदिव संस्कृति के श्रीभन्न श्रंग समभें। श्रायं ग्रोर द्रविड् यह परस्पर पूरक नाम है। धार्य संस्कृति के रखवाले ऋषिमुनि ही यूरोप में ड्रुइड कहनाते हैं योर भारत में द्रविड़। अतः तमिल भाषा या तमिल संस्कृति को बैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा के विरोधी समभकर विवाद उत्पन्न करना ऐतिहासिक दृष्टि से भ्रयोग्य है। एक कपोलकल्पित विरोध का बाजास निर्माण करने वाले तमिल दल क्षणिक राजनीतिक लाभ भले ही उठा रहे हों किन्तु उसके साथ ही वे वेदों से, वैदिक संस्कृति से, संस्कृत भाषा से, ऐतिहासिक सत्य से, और अपने आपसे बड़ा धोखा कर रहे हैं। वेद संस्कृत भाषा भीर वैदिक संस्कृति से तमिल श्रेष्ठ या प्राचीन मानना इतिहास से प्रतारणा करना है। उसमें कुछ बड़प्पन भी नहीं है। उस दुरा-यह से तमिल द्रविड़ों के निजी वैदिक परम्परा में फूट पड़ेगी और अन्त:-कलह भी होगा। उनकी वह भूमिका तर्कशुद्ध या तर्कसिद्ध नहीं है। तमिल संत सारे वैदिक दार्शनिक ही तो हैं। तमिल लोगों का जीवन भी चातुर्वण्यं-धर्माध्यम पडति काही तो है। उसी प्रकार शिव कोई उनके अपने अलग से देवता थोड़ी ही हैं ? शिव जी तो वैदिक त्रिमृति के एक सदस्य हैं। इविडों ने किसी प्रकार धार्य जीवन प्रणाली ग्रंपना ली ग्रीर उसके बदले बावों ने पपने देवमंडल में शिवजी की प्रतिस्थापना करी-यह जो ऊट-पटांग धारणा धुतं, गोरे भ्रांग्ल लोगों ने भारतीयों के मस्तिष्क में गढ़ दी। यह उनको कृटिल राजनीति की एक चाल थी। ऐसे ग्रनेक विवाद मुलगाकर उसकी प्राय में विभिन्न भारतीय गुट जलकर खाक होते रहे वैसे ज्योति पर पतंगे सपटते हैं - यही ब्रिटिश लोगों का षड्यंत्र था। तमिल अनता और नेता वर्ग के उस विवाद की लपेट में आकर वैदिक संस्कृति धौर संस्कृत-भाषा से अपने-आपको भिन्न या श्रेष्ठ समभने की प्रवृत्ति का कड़ा विरोध करना चाहिए।

#### आयंधर्म

जनमजनमान्तर में अच्छी गति प्राप्त करने के लिए मानव को कैसा नियमबद्ध आचरण रखना चाहिए यह आयं, वैदिक, हिन्दू, सनातन संस्कृति का मूल दृष्टिकोण है। पृथ्वीपर अवतीणं आत्मा मूले-भटके वालक की तरह गुम न हो । मृत्यु के उपरान्त वह सीधे मार्ग से ग्रीर शुद्ध भाव से परमात्मा में लीन हो सके इसका मार्गदर्शन वैदिक संस्कृति कराती है। इसी कारण बालक के जन्म के पूर्व से आरम्भ हुए वैदिक संस्कृति के १६ संस्कार उस व्यक्ति की मृत्यु के पश्चात् (श्राद्ध के रूप में) तीन पीढ़ियों तक चलते रहते हैं। इतनी शिस्तबद्ध जीवन-प्रणाली में यदि किसी से कुछ प्रमाद हो जाता तो उसके लिए प्राथिवत्त नाम की सामाजिक दंड-प्रणाली भी बनी थी। ऐसे मानवी व्यवहारों के उन नियमों को जानबू फकर उल्लंघन करने वाले व्यक्ति को ग्रनायं कहा जाता था। ऐसे हठी या दुराग्रही व्यक्ति को सामाजिक बहिष्कार के कठोर दण्ड से नीतिनियमा-नुसार जीवन बिताने के लिए प्रवृत्त किया जाता था। जैसे चोरी करने वाले को कारावास दिया जाता है। किन्तु सामाजिक बहिष्कार का हेतु उस व्यक्ति को पुनः धर्माचरण में लाने का था, न कि उसे धर्मबाह्य या अहिंदू कराने का। अहिंदू तो वे तब से होने लगे जब से ईसाई और इस्लामी पंथ निकते। तब तक तो सारे ग्रायंधर्मी ही गिने जाते थे। चाहे वे अपराधी भी हों तो वे दंडनीय समभे जाते जैसे माता-पिता शरारती बच्चे को दण्ड तो देते हैं फिर भी कुटुम्ब से नाता नहीं तुड्वाते। ग्रधिक बड़े अपराध को कारावास या देहान्त दण्ड भी होता था। फिर भी मरणो-परान्त वैदिक किया ही कराई जाती थी। इसका तात्पयं यह है कि आयं, बैदिक, हिन्दू, सनातन धर्म, मानव धर्म है जिसमें हर एक का स्थान या भूमिका, गुण और कर्मों के अनुसार निश्चित होती है।

#### परमात्मा सम्बन्धी वैदिक धारणा

ग्रधिकतर सामान्य हिन्दूजन मंदिरों में या घरों में देवमूर्ति की पूजा, प्रार्थना ग्रादि करते दीखते हैं। ग्रतः उस प्रकार की पूजा, प्रार्थना, जाप ग्रादि

हिन्दुत्व का मुख्य यंग समभा गया है। तथापि वह धारणा सरासर गलत है। बैदिक सिद्धांत के घनुसार चराचर सृष्टि के कण-कण में भगवान् का ग्रस्तित्व है। प्रतः पत्पर में भी भगवान् है। किसी सरकारी यंत्रणा में राजा या राष्ट्रपति से लिपिक और नपरासी तक सरकारी अधिकार ही बैटा होता है। उस यंत्रणा का प्रत्येक व्यक्ति अपने आपमें सरकारी अधि-कार का हो प्रतिनिधित्व करता है। तथापि न्यायी यंत्रणा में किसी भी व्यक्तिकी सुशामद करने से ध्येय सिद्धि न होकर निश्चित नियमों का पालन करके इच्छित वस्तु प्राप्त होती है।

वही परमेश्वरी सुष्टि के बाबत वैदिक परंपरा कहती है कि भगवान् स्तुति रूपी खुनामद नहीं चाहते और न ही वे ध्यान या जाप के ढोंग मात्र से प्रमन्त होते हैं। वह तो कहती है कि ईश्वर ने जिस परिस्थिति में मानव को जन्म दिया हो उसमें प्रत्येक व्यक्ति धपना कत्तंत्य सेवाभावसे परोपनारी धौर निस्वायीं पद्धति से, तत्परता से ग्रीर निरालस ढंग से निभाता रहे तो वही ईश्वरी सेवा है। उसीसे प्रत्येक व्यक्ति सीधा मोक्ष प्राप्त कर सकता है। यतः मोक्ष का सीधा मार्ग प्रत्येक व्यक्ति द्वारा क्तंव्य-पालन से ही तय किया जा सकता है।

प्रपना कर्तव्य परोपकारिता ग्रीर सेवाभाव से निभाते हुए यदि कोई मन:शान्ति के लिए, या केवल परम्परा पालन के लिए, या श्रद्धावश ईश्वरी प्रतिमा (जाहे वह भैद, वैष्णव या कोई हो) का पूजन करता है, या केवल होम हबन करता है, या मृतिहीन स्थान पर प्रार्थना करता है, या जाप करता है, या ध्यान करता है, या किसी प्रकार की कर्मठ प्रथा का पालन न करता हुया केवल परमात्मा में विश्वास करता है (यानी अपने आपको प्रास्तिक कहता है), या किसी प्रकार की परमेश्वरी शक्ति में विश्वास नहीं करता (पानी पूर्णतया नास्तिक है) तो वे सारे वैदिक धर्मी कहलायेंगे । क्यों-कि वैदिक धाचार-प्रणाली में केवल धर्माचरण, कर्त्तव्यपालन, सेवामाव, परापकार इन बातों को महत्त्व दिया जाता है। पूजा प्रथा, भक्ति प्रकार, षास्तिकता या नास्तिकता पादि वैदिक जीवन में नगण्य हैं। अतः अपन धापको मुहम्मदी या ईसाई समभने वाले व्यक्ति भी वैदिक प्रणाली के ग्रंग समक्ते जा सकते हैं यदि वह कत्तंत्र्यपालन, परोपकार और सेवा, त्यान- भाव ग्रादि का जीवन बिताने लगे भौर प्रपते पंय, प्रायंना पदित और धर्मगुरू सम्बन्धी बातें दूसरों पर लादने का दुराग्रह छोड़ दें तो।

# 'द्रविड़' उस वैदिक समाज के विश्वनर के अधीक्षक थे

इस प्रकार सारे मानवों को सम्मिलित करने वाले वैदिक समाज के विज्ञव भर का अधीक्षक, निरीक्षक, व्यवस्थापक जो ऋषिमुनि वर्गहोता या उसे 'द्रविड़' यह संज्ञा थी। वैदिक, सामाजिक जीवन सुसंगठित रूप से चलता रहे यह उनकी जिम्मेदारी थी। वे उस समाज के पुरोहित, ग्रध्यापक, गुरू, गणितज्ञ, वैज्ञानिक, पंचांगकर्ता, खगोल ज्योतिषी, भविष्यवेत्ता, मंत्रद्रष्टा, वेदपाठी, धार्मिक कियाकर्म की परिपाटी चलाने वाले, प्रायश्चित ग्रादि का निर्णय लेने वाले गुरुजन थे । इन सबको 'द्र' यानी 'द्रष्टा' और 'विद' यानी 'ज्ञानी' इस अर्थ से द्रविड़ नाम पड़ा है। यूरोप में उस शब्द का उच्चारण 'ड्रूइड्' ऐसा रूढ़ है।

इसी कारण भारत के द्रविड लोगों में अभीतक संस्कृत और वेदांतिक पंडिताई की परम्परा प्राचीनकाल से बनी हुई है। उनमें शिव और विष्णु दोनों के पूजक होते हैं और केवल श्यामवर्णी नहीं ग्रपितु गौरवर्णी लोग भी होते हैं।

अगस्त्य मुनि के नेतृत्व में द्रविड़ों के एक गुट ने विध्याचल पार कर दक्षिण में स्थान-स्थान पर गुरुकुल चलाए। तब से वे सारे दक्षिण के लोग द्रविड कहलाए; यद्यपि उनमें मलयाली, तमिल, तेलुगु और कल्नड ऐसे चार भाषावर्ग हैं। ग्रतः वे सारे वेदान्ती हैं ग्रौर संस्कृत के प्रति नतमस्तक हैं।

#### द्रविड़ों का अन्तर्गत भ्रम

'द्रविड़ों के शत्रु आयं' यह जैसा एक भ्रम अंग्रेजी शासन ने भारत में फैलाया। उसी प्रकार अंग्रेजों ने दक्षिण भारतीयों में आपस में फूट डालने के हेतु क्राह्मण और अब्राह्मण यह एक अन्य वाद भी खड़ा किया। बहुसंस्य अब्राह्मणों के मन में यह भावना गढ़ दी गई कि वे जिन लोगों को ब्राह्मणत्व का ब्रादर और मानसम्मान प्रदान करते हैं वे तो उन पर थोपे गए बौर उन्हें चूसने वाले आयं शत्रु हैं। अपना राज्य भारत में दीर्घकाल तक चलता

रहे इस हेतु से झांग्ल शासन ने विविध निमित्त बताकर भारतीय जनता के विविध वर्गों में परस्पर जत्रुत्वभाव फैलाया। उसी चाल की ब्राह्मण विरुद्ध प्रवाह्मण यह फूट एक भाग था। उस षड्यन्त्र के फलस्वरूप द्रविड प्रान्तों में घौर महाराष्ट्र में भी घापसी मारामारी हुई घौर पाण्चात्यनिमित उस विषधाराको मागे प्रवाहित करने वाली एक कोधी साहित्य परंपरा भी प्रंकु-रित हुई मौर कोधभरे बाह्मण-विरोधी सार्वजनिक भाषण देनेवाले वक्ताओं की प्रणाली भी बनती रही। हिन्दी भाषा का तिमलों द्वारा विरोध यह उसी झांग्स यह्यन्त्र का एक प्रखर परिणाम है।

जब कोई देश परतन्त्र हो जाता है तो उसका इतिहास न केवल सण्डित होता है ग्रपितु उसे विकृत कर उसमें स्थान-स्थान पर विष कैसे भरा जाता है यह 'आयं विरुद्ध द्रविड़' धौर 'ब्राह्मण विरुद्ध अब्राह्मण' इन बादों से देखा जा सकता है। 'जन्मना जायते शूद्र: संस्कारात द्विज उच्यते - इस मनु महाराज के उक्त्यनुसार प्रत्येक समाज में ज्ञानी, त्यागी भोर वतचारी जीवन विताने वाले व्यक्ति ही बाह्मण कहलाते थे। दे कोई भिन्न, ठुँसे गए पराए लोग नहीं थे। जैसे किसी एक विद्यालय में सेलकूद, विद्याभ्यास भीर भादशं भाचरण करने वाले आदर प्राप्त करते है वैसे ही वैदिक परंपरा में उत्तम श्राचरण करने वाले बाह्मण-स्तर के समभे जाते थे ।

केवल ज्ञानी व्यक्ति को बाह्मण नहीं कहा जाता था। ज्ञानी होकर जो बहिसा, सत्य, बस्तेय, बपरियह बौर ब्रह्मचर्य (यानी सेवाभाव से भौर नियंत्रित भाचरण से नि:शुल्क सेवा में जीवन विताने) का आचरण करे उसे बाह्यण कहा जाता है। विविध क्षेत्र का उच्चतम ज्ञान प्राप्त कर को उसे नि:शुक्क समाजसेवा में लगाते हैं वे ब्राह्मण कहलाते हैं। गुरू द्रोणाचार्य कोरव राजकुल को शस्त्रास्त्र विद्या सिखाते थे तथापि वे निर्धन मे। यतः मूद्र के स्तर से प्रारम्भ कर वैश्य, क्षत्रिय प्रादि स्तर के गुण भौर कमं करते हुए जो उनसे भी ऊपर उठता वह ब्राह्मण कहलाता । इसी कारण तो भाज तक बाह्मण नाम को बहुत ब्रादर प्राप्त है यद्यपि ब्राह्मण (धौर धन्य सभी वर्ग) को निजधमं से च्युत हुए सैकड़ों वर्ष बीत गए हैं।

बैश्य बहु व्यक्ति या जो शूद्र के सर्व कर्म कर सके किन्तु शारीरिक

और मनःशुद्धि के नियम पालकर नियंत्रित मुनाफा (लगभग ६ प्रतिमत भाग) लेकर खेतीबाड़ी, लेन-देन, हिसाब-किताब ग्रादि व्यवहार करे।

शुद्र ग्रीर वैश्यों से कपर उठकर क्षत्रिय-स्तर की शस्त्रास्त्र विद्या पूरी कर जो देश या समाज को क्षति से बचाने में प्रपना जीवन विता देवह बीर, त्यागी व्यक्ति क्षत्रिय कहलाते हैं।

क्षत्रिय स्तर से भी ऊँचे दजें का ज्ञान और वीरता प्राप्त करने वाले और सत्य, अपरिग्रह आदि पाँच व्रतों का पालन कर निःश्लक सेवा में जीवन विताने वाले ब्राह्मण कहलाते थे।

वर्तमान कलियुग में तो परिस्थिति पूर्णतया विपरीत हुई है। क्योंकि पाश्चात्य प्रणाली की उच्च शिक्षा प्राप्त करने वाला प्रत्येक व्यक्ति चाहे वह डॉक्टर, इंजीनियर, मैनेजर या शिक्षक ही क्यों न हो वह अधिक से ग्रधिक वेतन माँगता है और धूम्रपान, मदिरापान ग्रादि ग्रनेक व्यसनों में डबा रहता है।

म्राज केवल बाह्मण ही नहीं म्रपितु क्षत्रिय, वेश्य, शूद्र सादि सभी निजी वैदिक स्तर से पूर्णतथा स्खलित हो गए हैं, गिर गए हैं, जैसे वैश्य। यदि वे ६ रु० प्रतिशत से अधिक लाभ व्यापार प्रादि से उठाते हों तो वे वैदिक स्तर के वैश्थ नहीं समभे जाने चाहिए।

शूद्र भी यदि प्रातः ४-४% बजे उठकर नहा-धो कर निजी कार्यं में मग्न नहीं हो जाता और यदि वह व्यसनमुक्त नहीं है तो वह पापी और पतित कहा जाताथा। इस प्रकार के वैदिक समाज में जो शुद्र के भ्राचरण का स्तर था उससे भी नीचे वर्तमान कलियुग के विद्वज्जन और प्रतिष्ठित लोग गिर चुके हैं। द्रव्यलोभ, व्यसनाधीनता, सेवाभाव का ग्रभाव पग-पग पर दिसते हैं। अतः वर्तमान समाज में बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र का भेद नाममात्र का रह गया है। प्राचीन वैदिक परम्परा में ऐसी जन्मजति या जन्मजात छूत-प्रछूत का भेद नहीं था।

## जातिव्यवस्था का रहस्य-

वैदिक समाज में लुहार, बढ़ई, ग्वाले ऐसे ब्राधुनिक Trade union जैसे काम धन्धे के अनुसार गुटों का समाज बना हुआ था। उस समय प्रधिक प्राधिक लाभ के लिए प्रपता पारम्परिक कलंक्य छोड़कर प्रत्य किसी प्रधि में पुस जाना पाप कहलाता था। वर्तमान पाण्चात्य विचार- किसी प्रधि में पुस जाना पाप कहलाता था। वर्तमान पाण्चात्य विचार- प्राधि के से प्रधिक धन का प्रलोभन जहाँ धारा में तो कम से कम श्रम घौर प्रधिक से प्रधिक धन का प्रलोभन जहाँ भी हो उस व्यवस्था में निपक जाने में बड़ी बुद्धिमानी मानी जाती है। भी हो उस व्यवस्था के भादी हो जाने के कारण हमें उसमें कोई बुराई इस समाज व्यवस्था के भादी हो जाने के कारण हमें उसमें कोई बुराई स समाज व्यवस्था के भादी हो जाने के कारण हमें उसमें कोई बुराई मही दिलती। किन्तु कोई भी व्यक्ति किसी भी काम धन्धे से ग्रधिक से मही दिलती। किन्तु कोई भी व्यक्ति किसी भी काम धन्धे से ग्रधिक से प्रधिक धन कमाकर ऐयाशी में प्रपना जीवन बिताए--यह वर्तमान धारणा उतमी हो निध और त्याज्य है जितनी ग्रन्य किसी समाज की होगी जो समाज प्रपने सदस्यों को किसी भी परिवार का घर-बार किसी भी समय मुटकर ग्रधिकतम संपत्ति इकट्ठा करने की न केवल छूट दे ग्रपितु प्रोत्सा-हन भी दे।

वैदिक समाज के कामधन्छे इसलिए जन्मजात समक्ते गए हैं कि केवल धन भौर मुनाफें के लोभ से भपना कौट्रियक व्यवसाय छोड़ने की सहलि-यत किसी को भी उपलब्ध नहीं थी। क्योंकि ऐसे समाज में एक दूसरे के पापिक गोषण की होड़ से दरिद्रता और भिखमंगी वढ़ती है। यदि कोई निजी गूण बीर कमें से समाज की नि:शुल्क सेवा करने के लिए अपनी बाति स्यागकर दूसरी जाति में सम्मिलित होना चाहता तो उसको प्रोत्साहन ही मिला करता था। इस दृष्टि से वैदिक समाज जन्म-कर्म से बद्ध नहीं या। मूल कसोटी यह थी कि क्या तुम इसलिए दूसरी जाति का धन्धा करना चाहते हो कि तुम प्रधिक से प्रधिक धन सम्मति कमा सको ? यदि हीं तो ऐसे व्यक्ति को कठोर दण्ड का पात्र समभा जाता या क्योंकि वह निजी लोभ के कारण पूरे समाज में विघटन के बीज बो देगा। किन्तु यदि वह प्रथमा कोट्मिक व्यवसाय इसलिए छोड़ना चाहता है कि उससे वह समाज की नि:शुल्क सेवा, प्रधिक कुशलता से कर सके, तो ऐसे व्यक्ति को सम्मानपूर्वक दूसरी जाति में प्रवेश दिया जाता था। ग्रतः यद्यपि वैदिक समाज दिखने में जन्मजात व्यवसायों पर ब्राधारित था, पर वास्तव में वह भगवान् श्रीकृष्ण के वचनानुसार गुणकर्मों के नियमों से ही बद्ध था। इतिहास की यह अटिल गुत्बी थी जिसको हमने यहाँ मुलभाया है। ध्यान इस बात का रसा जाता या कि वे बन्धन कोई व्यक्ति निजी स्वार्थ के कारण

तोड़ न पाए। ऐसे कड़े नियमों से समाज को बद्ध रखने का, निगरानी ग्रीर ग्रमल का कार्य, द्रविड़ों का था।

# एशिया ही ड्रुइडों का मूल स्थान

यूरोप के गौरवर्णी 'ड़ुइड' ग्रौर भारत के श्यामवर्णी 'द्रविड़' एक ही व्यावसायिक संघटन के सदस्य थे—इस तथ्य का विवरण जो ऊपर दिया गया है उसकी पुष्टि यूरोपीय ग्रन्थों से भी होती है।

Asiatic Researches (खण्ड २, पृष्ठ ४८३) ग्रन्थ में रेवरेण्ड थॉमस् मौरिस (Thomas Maurice) लिखते हैं, "प्राचीन समाज के ग्रध्ययन में 'ड्रूइड' लोगों का मूलस्थान एशिया खण्ड ही था यह बात दीर्घ समय से मान्यता प्राप्त है। रियूवेन बरो (Reuben Burrow) नामक विख्यात खगोल ज्योतिषी पहला व्यक्ति था जिसने ड्रूइडों की दन्तकथाएँ, उनका समय, मान्यताएँ, धारणाएँ ग्रादि का कड़ा ग्रध्ययन कर यह निष्कर्ष निकाला कि वे भारत से ग्राए दार्शनिक थे।"

प्राचीन इतिहास के समुचित विवरण से भारत के द्रविड़ और यूरोप के ड़ुइड एक ही समाजरक्षक संगठन के सदस्य थे—इस हमारे निष्कर्ष की पुष्टि रियूवेन बरो नाम के विद्वान् के अन्य प्रमाणों के अध्ययन से भी होती है, यह कितनी प्रसन्नता की बात है।

Antiquities of India (खण्ड ६, भाग १, पृष्ठ २४६) में रेवरेण्ड थॉमस् मौरिस ने लिखा है, "यह पुरोहित (ड्रूडड लोग) भारत के ब्राह्मण थे। एशिया के उत्तरी प्रदेशों में फैलते-फैलते वे साइवेरिया तक गए। शनै:-शनै: केल्टिक (उर्फ सेल्टिक) जातियों (कश्मीर के दक्खन के 'कालतोय') में वे बुलिमल गए। वहाँ से ग्रागे चलते-चलते यूरोप के कोने-कोने तक पहुँचते-पहुँचते उन्होंने ब्रिटेन में भी ब्राह्मण केन्द्र (गुरुकुल, मन्दिर) का स्थापन कर दिया। मेरा निष्कर्ष यह है कि ब्रिटेन में एशियाई लोगों की वह सर्वप्रथम वस्ती थी।"

मौरिस साहब का निष्कर्ष पूर्णतया सही है कि भारत के ऋषि-मुनि (द्रविड़ उर्फ ड़ूड्ड) विश्वभर में फैले हुए थे। किन्तु क्यों, कैसे और कब इन प्रश्नों का उत्तर उन्होंने नहीं दिया है। हम यहाँ उन प्रश्नों का उत्तर

दे रहे हैं। इस प्रन्य की यही तो खूबी है कि वैदिक विश्व राष्ट्र के हमारे मिद्धान्त से इतिहास की सारी जटिल समस्याएँ तुरन्त सुलक जाती है।

कृतयुग से लेकर महाभारतीय युद्ध तक तो सारे विश्व में सम्पूर्ण वैदिक समाज-अपवस्था रही। तत्पश्चात् ईसाई ग्रीर मुहम्मदी (इस्लाम) पन्यों के प्रसार तक टूटी-फूटी वैदिक संस्कृति जहाँ-तहाँ लड़खड़ाते-लहसहाते जी रही थी। उस कालसण्ड में जब भी वैदिक विश्वसमाटों के शासन के बन्तर्गत कही निजन प्रदेश में नई मानव-बस्ती बन जाती या धन्य प्रदेशों में बिट्रोह से या धातंक से समाज टूट जाता तो द्रविड्रों को वहाँ धर्मसंस्थापनार्थाय जाना पड़ता था। वैसे भी, विचारगोष्ठी, धर्म-सम्मेलन, शास्त्रचर्चा, गुरुकुलों में चलाई जाने वाली शिक्षा ग्रादि के लिए भी बैदिक इबिड ऋषि-मुनियों का संचार विश्वभर में होता रहता था। 'कृष्यन्तो विश्वमार्यम्' का कार्य प्रतण्ड चलता रहताथा। ग्रतः भारत के यह द्रविड ऋषि-मुनि विश्व के प्रत्येक प्रदेश में समय-समय पर बाते रहे हैं।

उस दृष्टि से हम यहाँ एक झांग्ल ग्रन्थ के कुछ गिने-चुने भाग पाठकों को बानकारी के लिए नीचे उद्धत कर रहे हैं। उस ग्रन्थ का नाम है - A Complete History of the Druids-Their origin, manners, customs, temples, rites and superstitions, with an inquiry into their Religion and its Coincidance with the Patriarchal, (प्रकाशक-Lichfields, मृदक-T. G. Lomax, विकेता-Longman, Hurst, Reas and Orms, London, सन् १६१०)।

उस यन्य का शीर्षक बड़ा लम्बा-चौटा इस प्रकार है -- "डू इडों का सम्पूर्ण इतिहास-उनका उद्गम, ग्राचारप्रणाली, प्रथाएँ, मन्दिर, विधि, श्रद्धाएँ तथा उनका धर्म धौर गुरुपरम्परा से उसकी साम्यता।"

उस बन्य के पिछले प्रावरण के वहिरंग पर सफेद दाड़ीवाले एक ऋषि का चित्र है। घुटने तक प्राने वाला लम्बा चोगा उसने पहना हुआ है। उसके दाएँ हाथ में एक खुला ग्रन्थ है और वाएँ हाथ में लाठी है। ठेठ बैदिक ऋषि का ही वह चित्र है।

उस ग्रन्थ की मुमिका में विश्व के विविध प्रदेशों में पाए शिलाग्रों पर

खदे स्तम्भ चक्र ग्रीर सर्प के चिल्लों का उल्लेख है। ग्रागे भूमिका में लिखा है — रोमन लोगों ने छत बाले मन्दिरों की प्रथा फैलाई। प्राचीन खते देवस्थानों के प्रति दुर्लक्ष होते-होते वे नध्द होने गए। Canaan (कान्हा) के प्रदेश में तो देवालयों का दुरुपयोग होने के कारण देवालय नष्ट कराए गए ग्रीर ईश्वरायली (Israeli) यानी इजरायली लोगों को देवप्रतिमाएँ बनाने से किस प्रकार रोका गया यह (बाइबिल के) स्रादेश से ही पड़नाला जा सकता है। Levit, XXVI-1 में आदेश है कि —ईश्वर के प्रतीक मत बनायो, प्रतिमाएँ भी न बनाएँ, प्रस्तरमृतियों के स्रागे नतमस्तक होने की प्रधा बन्द करें क्योंकि मैं ही तुम्हारा परमेश्वर हूँ।"

ऊपर दिए गए उद्धरण का अर्थ यूरोपीय ईसाईवाचकों को समभ में ग्राना कठिन है क्योंकि वे प्राचीन परिस्थित से परिचित नहीं हैं।

# कृष्ण मृतियाँ

यहदी और ईसाई ग्रन्थों में कॅनन् कॅनन् (Cannan Cannan) कह-कर जिसका उल्लेख किया जाता है वे हैं कान्हा ग्रयीत् हमारे भगवान् कृष्ण। यूरोप और पश्चिम एशिया देशों में जो कृष्ण-मन्दिर होते ये उनमें भारत की तरह ही बड़े-बड़े स्तम्भ हुआ करते थे। गर्भगृह में भगवान कृष्ण या विष्णु की मूर्ति हुन्ना करती थी। इन दोनों पर कालिया या अनन्त नाग के फणों का छत्र होता था। यमुना के डोह में भगवान् कृष्ण ने कालिया का दमन किया, उस सर्प पर नाचते हुए बालकृष्ण का चित्र हमें चिरपरिचित है। महाविष्णु भी महाकाय सप के ऊपर लेटे बतलाए जाते हैं। दोनों चित्रों में या तो पूरे चित्र को धेरे हुए एक दिव्य तेजोंवलय होता है या भगवान् के चेहरे का घेरा हुआ प्रकाशचक बताया जाता है। प्राचीन वैदिक विश्व में स्थान-स्थान पर उन दो देवों की प्रतिमाएँ प्रतिष्ठित की जाती रहीं।

स्तम्भ, सपं, चक्र ग्रीर कान्हान प्रदेश का उल्लेख उसी कारण है। इस्रेल उर्फ इजराइल (Israel) शब्द संस्कृत 'ईश्वरालय' का अपभंश है। कान्हा उर्फ कृष्ण यदु लोगों का नेता था। यदु से जदु (Jadu) और 'यदु-स्म' (Yedusm) का विकृत उच्चारण 'जदु-स्म' (Jadusm) उफं

(Judaism) ज्यूडेइज्म् किया जाता है। प्राचीनकाल में यदु लोग (यानी महुदी) भगवान् कृष्ण की प्रतिमा बनाकर उसे पूजते थे किन्तु कुछ काल पश्चात् वे घपने मन्दिर मूर्तिहोन रखने लगे। कारण इस प्रकार थे-

(१) द्वारका से बिखुड जाने के पश्चात् ज्यू (यदु) लोग किसी एक देश में स्थिर न हो पाए। देश-प्रदेशों में घूमते, भटकते रहे। स्रतः उस प्रनन्त भ्रमण में भगवान् की मृतियां साथ ले जाना कठिन हो गया। ज्यू लोगों के मबु उनकी देवमूर्तियां बार-बार तोड़ते रहे। (२) वैदिक परम्परा में शिव, गणेश, दुर्गा, सरस्वती, लक्ष्मी बादि देवी-देवताओं की ज्यू लोग पूजा करते थे। किन्तु दारिका छोड़ने के पश्चात् भी यदि देश-प्रदेश में विखरे ज्यू लोग विविध देवी-देवताधों को पूजते रहते तो उनमें पन्थ, उप-पन्थ निर्माण होकर फूट पड़ जाती और विरोधियों के हाथों ज्यू लोग नष्ट हो जाते। ऐसे अनेक कारणों से ज्यू लोगों ने मूर्तिपूजा बन्द की। तथापि मुसलमानों जैसा ज्यू लोग मूर्तिपूजा का तिरस्कार नहीं करते। उल्टा, व्यू लोगों का मृतिपूजा के प्रति बड़ा श्रद्धाभाव है।

ह इहीं के इतिहास में आगे लिखा है (पृष्ठ ६ पर) कि "वह सपं तेज, बुद्धिमानी भौर शारीरिक-स्वास्थ्य का द्योतक समभा जाता था। भारतीय, ईरानी, बाबिसोनी, फणी, ईजिप्ती, ग्रीस-निवासी श्रादि प्राच्य लोग ग्रीर पेरू देश के जीग भी सर्व की महत्त्व दिया करते थे। उसका नाम 'सप्' (Scraph) या।"

सेराफ (Seraph) शब्द तो स्पष्टतया संस्कृत 'सपं' ही था। इससे बाचर देखें कि न केवल serp शब्द धपितु उस विशाल सर्प की ग्राकृति भी प्राचीन विश्व में जात थी। जब ग्रीस भीर पेरू जैसे पाण्चात्य देशों में भी अनन्तनाग की प्रतिमाएँ बनती थीं तो यह भी एक और प्रमाण है कि सारे विश्व में बैदिक संस्कृति का प्रसार या। ग्रीस देश यूरोपीय संस्कृति का स्रोत माना जाता है। उस ग्रीस देश में शेष नाग की प्रतिमा बनती थी मह विशेष विचारणीय है।

बेदिक उंस्कृति में लेपनाग को घन्य भी कई भूमिकाएँ हैं। जैसे क्योतिय शास्त्र में राहु-केतु काल सर्प के सर ग्रीर पूछ माने जाते हैं। योग-विवा में समर से बहारका तक की सर्परज्जु मानव में णक्तिलात होती है।

क्षित्रक के सम्राटों के ललाटों पर वैसा ही फण लड़ा किए नाग की प्रतिमाएँ बनाई जाती हैं जैसे भारत में देव और राजमुकुटों पर होते हैं। वैदिक देवताओं के शीर्ष के ऊपर नागों के फण की छाया होती है। प्रत्यक्ष में भी यह देखने में आया है कि जिस (सोए या लेटे) व्यक्ति के ऊपर नाग अपना फण कुछ क्षण तक छत्र जैसा खड़ा करे और वगैर काटे निकल जाता है वह व्यक्ति भाग्यवान् बनता है।

यहदी लोग हेयेकय्या (Heyekiah) के समय भी शेषनाग के सम्मुख ध्य जलाया करते थे। इससे यह प्रतीत होता है कि प्राचीन विश्व में नाग-नुजा सर्वत्र हुआ करती थी।

'ड़ुइडों का सम्पूर्ण इतिहास' नाम के ऊपर उल्लिखित ग्रन्थ में पृष्ठ १५ पर लिखा है उत्तमोत्तम इतिहासकारों के निरीक्षणानुसार यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि प्रलय के पश्चात् ब्रिटेन में बसने वाले लोग पूर्व-वर्ती देशों से आए।

इससे पूर्व हम थॉमस मौरिस और रियूबेन बरो का निष्कर्ष उद्धत कर ही चुके हैं कि ब्रिटेन के ड्रुइड लोग भारतीय बाह्मण थे। इससे मेरे निष्कषं की पूर्णतया पुष्टि हो जाती है कि भारत के द्रविड़ और यूरोप के डूइड एक ही वर्ग या जन-विभाग के सदस्य हैं।

इस बात को एक अन्य मुद्दे से पुष्टि मिलती है। चोल नाम का एक प्रबल वैदिक राजवंश भारत में था। उसका अस्तित्व ब्रिटेन में यों दीखता है कि स्कॉटलैण्ड (क्षात्रस्थान) नाम के ब्रिटेन के उत्तरी भाग में cholomondelay नाम का एक ग्राम है। उसका लम्बा-चौड़ा उच्चारण 'चोलो-मांडेले' बनता है। किन्तु अंग्रेज उसके आदी नहीं हैं और नहीं वे उस शब्द का अर्थ ससभ पाते हैं अतः वे उसे संक्षेप में 'चमले' कह देते हैं जबकि उनकी भाषा में न तो 'चमले' का कोई अर्थ है और न ही 'चोलोमाडेले' का।

हम भारतीयों के लिए तो उस शब्द में इतिहास भरा है। क्योंकि वह 'चोल-मण्डल-ग्रालय' शब्द है। द्रविड़ ब्राह्मण जो भारत से ब्रिटेन गए वे वसे कैसे वहाँ पहुँच सकते थे। ऐसी बातों में राजाश्रय की आवश्यकता होती है। वैदिक विश्वसम्बाटों की सेनाएँ वहाँ प्रथम गई होंगी जब ही ते

गुरुकुत बादि चलाने के लिए इविड़ (ऋषि-मुनि) ब्रिटेन में गए होंगे। बतः चोल' बौर 'इविड़' दोनों उल्लेख परस्परपूरक हैं।

वर्तमान भारतीय इतिहास में चोल, यादव, राष्ट्रकूट, पांड्य आदि कुछ राजवंशों का उल्लेख आता है जिससे यह प्रतीत होता है कि दक्षिण भारत में जो तीन-चार छोटे-मोटे हिन्दू राजकुल थे, वे एक-दूसरे पर चढ़ाई करते तब उनकी रियासतें घटती-बढ़ती रहती थीं। किन्तु ब्रिटेन तक किसी चोलवंश का राज रहा हो इसका तो लवमात्र कहीं इतिहास में

उल्लेख नहीं है। हमारी यही तो शिकायत है कि इस ग्रन्थ में जो प्रमाण उद्धृत कर रहे है वैसे अनेक स्थान-स्थान पर विखरे पड़े हैं और फिर भी इतिहास-कारों ने उन प्रमाणों की दखल नहीं ली। इसका दोच सर्वथा पाश्चात्य शिका-प्रणाली का है। एक तो वे कंभी मानते ही नहीं कि ईसापूर्व समय में यरोप में वैदिक संस्कृति थी। ब्रतः उस तथ्य की पुष्टि करने वाले प्रमाण उन्हें दिखे ही नहीं। या उन प्रमाणों को निरथंक मानकर वे उन्हें छोड़ देते रहे। चोलवंश का नाम ब्रिटेन में पाया जाना ऐसा ही एक ठोस प्रमाण है। इस तरह के डेरों सौर प्रमाण हम इस ग्रन्थ में आगे चलकर विविध सन्दर्भों में देने ही वाले हैं। वर्तमान इतिहास में जिस छोटे चोल-बंज का नाम पाता है उससे कहीं ग्रधिक साम्राज्यवाला चोल-राजवंश प्राचीनकाल में या ऐसा प्रनय ऐतिहासिक प्रमाणों से ज्ञात होता है। उदाहरणायं पूर्ववर्ती मलाया देश की राजधानी का नाम वर्तमान समय में क्वालालम्पुर (Kuala lampur) कहलाता है। मूलतः वह 'चोलानाम् पुरम्'या। म्रांग्ल उच्चारण में Chola का उच्चारण 'क्वाल' हो गया। भारत के पश्चिम के देशों में Chaldean साम्राज्य का नाम सुनाई देता है। उसका उच्चार 'वालडियन्' और 'लाल्डियन' ऐसे दोनों प्रकार से होता है। वह बास्तव में 'चाल - ग्रादि'= 'चोलादि' संस्कृत ग्रब्द है। चोल षादि वैदिक सेनाओं का जहाँ अमल या वह प्रदेश चालडिय या खालडीय

इसकी पुष्टि 'दू इडों का सम्पूर्ण इतिहास' ग्रन्थ से भी होती है। उस ग्रन्थ में उल्लेख है कि ''पूर्व दिशा के निवासी ग्रनेक प्रदेशों को जीतते- जीतते लगभग पूरे यूरोप-सण्ड के स्वामी वन गए। वे ही प्रायः उत्तर ब्रिटेन के सर्वप्रथम निवासी बने। प्रलय से ७००-८०० वर्ष पत्रवात् वे ग्रा वसे।"

ऊपर दिए कथन में हमें स्पष्ट उल्लेख मिलता है कि बिटेन स्थित बैदिक संस्कृति प्रलय के तुरन्त बाद की है। प्रलय के पण्चात् के मानव तो मनु की ही सन्तान थे। वे सारे संस्कृत ही बोला करते थे क्योंकि मनु महाराज स्वयं संस्कृत ही बोला करते थे। ग्रांग्ल शब्द मॅन (Man) मनु के बंशज का ही द्योतक है। जिसे 'मन' होता है वह man। ग्रांग्ल शब्द humanity वस्तुत: संस्कृत 'सु-मन-इति' (ब्यवस्थित, तीव बुद्धि, विचार-शक्ति वाला भारत 'सु' ग्रक्षर ग्रांग्ल में 'हु' में बदलने से 'सु-मन-इति' का ग्रांभ्शंश 'ह्य मनइति' यानी humanity हो जाता है।

'ड्रुइडों के डितिहास' में लिखा है कि ''सिरी के अनुसार ईसा के प्रायः पाँच सी वर्ष पूर्व फांस उर्फ गॉल प्रदेश के शासक अम्भिगाँलेस (Ambigalus) ने दो बड़े जत्थे भेजे। एक जत्था जर्मनी में जा वसा और दूसरा इटली में।" (पृष्ठ १६)

उस उल्लेख से पता लगता है कि फांस, इटली, जर्मनी ग्रादि में भी बैदिक सभ्यता ही थी।

पृष्ठ १८ पर उस ग्रन्थ में आंग्लभूमि के एक Devonshire का उल्लेख है जो स्पष्टतया देवनेश्वर यानी देवाधिदेव का द्योतक है।

उस ग्रन्थ के पृष्ठ २० पर लिखा है कि ''ग्रीक लोग प्रथमतः ग्रांग्ल द्वीप में पहुँचे तो मन (Man) ग्रौल ग्रांग्लेश (Angelsey) द्वीपों में उतरे।'' वे दोनों नाम भी संस्कृत हैं। ग्रांग्ल भाषा ने कई बार संस्कृत शब्द के ग्रन्तिम स्वर को छोड़ दिया है। जैसे 'विधवा' शब्द का उच्चार वे 'विडो' करते हैं। उसी प्रकार 'मनु' का 'उ' छोड़कर उनके एक द्वीप का नाम 'मन' कहा जाता है।

अँगलसी Angelsey द्वीप आंग्लेशः शब्द का अपभ्रंश है। आंग्लेशः पानी आंग्ल देश का स्वामी या प्रभु। उस द्वीप का वह नाम पड़ने का कारण उस द्वीप पर शेषशायी भगवान् महाविष्णु की एक विशाल प्रतिमा बनी हुई थी।

उसी के पश्चात् डूडडों के इतिहास में उल्लेख है कि ईसापूर्व समय

में ब्रिटेन ग्रीर फांस के लीगों का रहन-सहन एक जैसा था। उनके गुरुकुल होते थे ग्रीर प्रतिवर्ष बिटेन से इविड़ विद्वान् धार्मिक समारम्भों में समितित होने के लिए गांल प्रान्त (यानी फांस) में जाया करते थे। इससे सम्मिलित होने के लिए गांल प्रान्त (यानी फांस) में जाया करते थे। इससे स्पष्ट है कि ईसापूर्व ब्रिटेन ग्रीर फांस में वैदिक होम-हवन करने के लिए खट है कि ईसापूर्व ब्रिटेन ग्रीर फांस के बीच ग्राना-जाना ब्रिटेन में लोग जाते थे। यतः इंग्लेण्ड में जो ईटन ग्रीर हैरो (Eton प्राचीन काल से चला घा रहा है। इंग्लेण्ड में जो ईटन ग्रीर हैरो (Eton प्राचीन काल से चला घा रहा है। इंग्लेण्ड में जो ईटन ग्रीर हैरो (Eton प्राचीन गुरकुल-प्रथा ग्रागे चला रहे हैं। छोटे वालक घर छोड़कर उन विद्यालयों में ही रहने जाते हैं। वर्तमान वारह वर्षी का शालेय ग्रध्ययन उस प्राचीन वैदिक प्रथा के कारण ही है।

उसी ग्रन्थ के पृष्ठ २१-२२ पर उल्लेख है कि "ड़ुइड लोग ब्रिटेन में प्राचीन काल से बसे हुए हैं कि कई विद्वान् उन्हें यहीं के मूल निवासी समभते रहे। किन्तु उस मत का खण्डन हुग्रा है। डॉ॰ डॉक्टर स्टूकले (Dr. Stukeley)का निष्कर्ष है कि विश्व के पूर्ववर्ती भागों से ड्रुइड लोग प्रथम ग्रग्रहम् के काल में ग्राए।"

पाण्चात्य लोग जिसे प्रवहम् कहते हैं वह वस्तुतः 'ब्रह्मा' है। उनके समय से यानी लगभग वैदिक संस्कृति भारत में प्रारम्भ हुई। उसके तुरन्त पण्चात् आंग्ल डीप तक यानो यूरोप खण्ड की पश्चिमी सीमा तक वैदिक णासक तथा गुरूजन पहुँच गए।

### माट उर्फ बरदाई प्रथा

प्राचीन वैदिक क्षत्रियों के साहस, उचित गासन, धर्मपरायणता प्रादि का इतिहास काव्य में ग्रीर गीतों में बखान करने वालों को भाट या बरदाई (उदाहरण पृथ्वीराज का समकालीन चाँद बरदाई) कहा जाता है। केंसी ग्राष्ट्रयों की बात है कि वे दोनों शब्द जैसे के तैसे ग्रांग्लभाषा में भीर ग्रांग्ल प्रया में भी कायम है। भाट शब्द का ग्रांग्ल ग्रपभंग है Poet भीर बरदाई शब्द का ग्रांग्ल ग्रपभंग है Bard। यह एक सूक्ष्म सा किन्तु कितना महत्वपूर्ण प्रमाण है कि ग्रांग्ल राजवंश भी प्राचीन वैदिक क्षत्रिय-परम्परा का ही ग्रंग है जबकि यूरोप के लोग इस बात से पूर्णतया

अनभिज्ञ हैं।

डूडडों के इतिहास में पृष्ठ २३ पर उल्लेख है कि "भाट रखने की प्रथा पूर्ववर्ती देशों की है और वहाँ वह अनादिकाल से बली आ रही है। वहाँ से वह ग्रीक और लैटिन लोगों में आई। ग्रीक लोगों के केवल देवताओं के ही गीत नहीं होते थे अपितु विवाहों से लेकर अत्येष्टि तक उनकी सारी धार्मिक विधियाँ मंत्रगीतों के साथ मनाई जाती थीं। उसी प्रकार संकटों से मुक्ति, युद्धविजय आदि सभी प्रसंगों पर वे देवताओं के स्तृतिगीत गाते और बड़े भिक्तभाव से बाद्यों की संगत से जनता से भी गवाते।"

वह प्रथा तो भारत में अभी है। ग्रीक ग्रौर लैटिन लोगों में भी बह प्रथा इस कारण थी कि वे सारे वैदिक संस्कृति के ही ग्रनुयायी थे।

पृष्ठ २३-२४ पर उसी ग्रन्थ में लिखा है कि "वरदायी लोग गीतों में राजकुलों के विविध राजाओं के गुण जनसमूहों को सुनाया करते थे। यह वरदाई लोग प्रथम धार्मिक गीत गायक थे। वे गीत बड़े पवित्र प्रसंगों पर गाए जाते थे। धीरे-धीरे उनका पतन होते-होते वे सामान्य कि श्रीर गायक यन गए। श्रारम्भ में उनके गीतों में श्रात्मा का धमरत्व, प्रकृति का स्वभाव, ग्रहों का भ्रमण, देवों का कीतंन श्रीर जनता को स्फूर्ति दिलाने के लिए श्रेटि व्यक्तियों की महत्ता बखानी जाती थी। किन्तु आगे चलकर वे इनाम के लालच से राजकुलों की खोखली स्तुति गाना और गृढ़ रहस्यमय भविद्यवाणी, जादू टोना, मृत व्यक्तियों से संभाषण करना आदि में इतने मग्न होते गए कि उनके मूल अच्छे प्रभावी गीत कम ही रह जाते।"

भाटों के पतन का यह वर्णन सर्वप्रदेशों में लागू है। हम भारतीय जन तो बरदाई या भाट-पद्धति से भली प्रकार परिचित हैं। जब यही पद्धति यूरोप में भी थी तो क्या यूरोप वैदिक प्रदेश नहीं था?

उसी ग्रन्थ के पृष्ठ २६-२७ पर उल्लेख है कि "ड्रूहड लोग निजी परम्परा और प्रथाएँ अखंड चलाते रहे इसके प्रति बड़े जागरूक रहते थे। किंतु सामान्यजन (उनके मंत्र या कर्मकाण्ड आदि) समक्ष नहीं पाते थे। वे (मंत्र-तंत्र आदि पंडितों के सिवाय इतरों को उपलब्ध नहीं थे। कुछ लिखा नहीं जाता था।"

अपर दिया हुआ स्यौरा वैदिक परम्परा में ही लागू होता है। वेदमंत्र मुसोद्गत होना, पंडितों के सिवाय इतरों के पल्ले न पड़ना मुख्य कारण

बमंनी में तो वेदस्थान (Vaitland) नाम का एक प्रदेश है। छह इदि यों की प्रतिमाएँ और एक वैदिक मन्दिर वहाँ पाए गए थे। जमंनी

सम्बन्धी बध्याय में इसका अधिक विवरण देंगे।

'डू इहों का इतिहास' ग्रन्थ में पृष्ठ २७ पर उल्लेख है "ब्रिटेन और गाँस (फाँस) में टू इहों का धर्म प्रदीध समय तक रहा। इटली में भी उसका प्रसार हुआ था। इसका प्रमाण यह है कि ईसाई रोमन सम्राट् आंगस्टम् ने रोमन लोगों को आज्ञा दी कि वे (डू इडों के) गूढ़ समारम्भों से कोई सम्बन्ध ना रखें।"

इतने प्रमाण होने पर भी यूरोप के एक-एक प्रदेश का उल्लेख कर कहते रहना कि हूं इड (बैदिक) परम्पराबिटेन में थी, फाँस में थी, इटली में थी, यहाँ थी, वहाँ थी, अयोग्य है। आज तक के इतिहास-संशोधक ऐसे ही गोता वा गए। घरे भाई जब इतने उदाहरण आपके पास हैं तो सीधे ही कह क्यों नहीं देते कि ईसा पूर्व का यूरोपखण्ड सारा का सारा वैदिक संस्कृति का ही पालन करता था। क्योंकि यूरोप की अग्नेय सीमा का ग्रीस देश धार वायव्य सीमा का ब्रिटेन यदि बैदिक प्रदेश थे तो क्या उन दो विरुद्ध सीमा केन्द्रों में तने यूरोप की अन्य कोई संस्कृति हो सकती थी? विशेष-तया उस समय जब विश्व में अन्य सभ्यताएँ अभी जन्मी ही नहीं थीं।

उदाहरण पृष्ठ २७ पर उसी ग्रन्थ में उल्लेख है कि "टुँग्निया (नेदरलँड्स् देश का लियाम धर्मप्रदेश) से एक द्रविड़ स्त्री ने देवक्लेशन (deoclesian) नाम के गैलिया प्रदेश के एक सादे सैनिक का भविष्य कहा था कि वह कभी रोम का सम्राट बनेगा।"

ऐसी भविष्यवाणियां करना वैदिक सम्प्रदाय के पंडितों की एक विधिष्ट विद्या थी। नेदरलंड्स् (यानी हॉलैंड) में भी वही वैदिक प्रणाली होती थी इसका यह एक प्रमाण है।

पृष्ठ २८ से ३१ तक उस ग्रन्थ में कहा है कि "पूरे द्वीप पर ड्रुडडों का अधिकार (धर्मशासन) था। सबका एक प्रमुख था। जनसभा या संसद

के प्रसंग पर लोग धर्मप्रमुख से भेंट करते। द्रविड़ पुरोहितों का मुख्य एक प्रकार का धर्माधीश था। इ इडों के प्रति लोगों की इतनी श्रद्धा थी कि इ इडों की आजा प्रमाण होती थी। किसी व्यक्ति को बहिष्कृत कराने का भी इ इडों को अधिकार था। व्यक्तिगत या सामूहिक विवादों में निणय इन्हीं का माना जाता था। इन्हें रण में नहीं जाना पड़ता या धौर कर भी भरने नहीं पड़ते थे। उनके कुछ वचनों के नमूने देखें—

'परमात्मा ही चराचर का स्रोत है।'
'शास्त्रों के मन्त्र लिखिए नहीं, मुखोद्गत करें।'
'बालकों की शिक्षा का भली प्रकार ध्यान रहे।'
'सोमलता के चूर्ण से बाँभपन नष्ट होता है।'
'ग्रवज्ञा करने वालों को यज्ञ में सम्मिलित न करें।'
'ग्रात्मा ग्रमर है।'
'मृत्यु के पश्चात् ग्रात्मा ग्रन्य शरीर में प्रवेश करती हैं'।
'बच्चों की १४ वर्ष की ग्रायु तक की शिक्षा घर से दूर रहकर होनी चाहिए।'

'चन्द्रमा ही सब बातों का परम उपाय है।' 'ग्रवज्ञा करने वाले बहिष्कृत किए जाएँ।''

उत्पर उद्भृत सभी वचन ठेठ वैदिक संस्कृति के ही तो हैं। चन्द्रमा की विशिष्ट तिथियों पर वनस्पतियों में कुछ विशेष गुण उत्पन्न होते हैं। यह श्रायुर्वेद का ही तो प्रमुख तत्त्व है।

यूरोप में किसमस् के समय mistlato... mistleto की बड़ी चाहत होती है। आप जानते हैं वह क्या है? वह है अपनी वैदिक सोमनता (Somalata) का विकृत यूरोपीय उच्चार। देखिए वैदिक संस्कृति पिछले तीन/चार सहस्र वधों में यूरोप में किस प्रकार तोड़ी-मरोड़ी गई। सोमनता के विविध श्रोषधि प्रयोग थे। उससे संजीवनी बनती थी, आयु बडाई जा सकती थी, बांक स्त्रियों को गर्भयोग्य किया जा सकता या क्योंकि चन्द्रमा की कला के साथ-साथ सोमवल्ली का एक-एक पत्ता घटता-बड़ता रहता था। शुक्ल पक्ष में प्रतिदिन एक-एक पत्ता अधिक उग आता और कृष्णपक्ष में एक-एक पत्ता कम होता रहता।

मृत्यु के पश्चात् धात्मा का नित्य नये शरीर में प्रवेश करना यह तो

वंदिक संस्कृति का भपना विशेष सिद्धान्त है। इ इह लोग समय-समय पर विविध यज्ञ किया करते थे। उनकी वेध-

शानाएँ होती थी। बिटेन के जिस प्रदेश की ग्राजकल स्टॅफोर्डशायर (Staffordshire) कहते हैं उसमें प्राचीन काल में घना जंगल या जिसे कानक या कौक (cannock या cank) नाम से स्मरण किया जाता है।

बस्तुतः वह प्राचीन संस्कृत 'कानन' का टूटा-फूटा उच्चार है। 'डूइडों का इतिहास' पृष्ठ ३५ पर लिखा है,"ग्रीक ग्रीर रोमन लोग

'३' के घौकड़े को बड़ा महत्व देते ये न्योंकि वह '१' के पश्चात् पहला विधम याँकड़ा है। इजाइल (ईम्बरालय) के लोगों से उन्होंने वह सीखा। उनके Elohim (३६) शब्द में ही प्रायः त्रिमूर्ति का रहस्य अन्तर्भूत है।"

इस प्रकार यहूदों, ग्रीक ग्रीर रोमन लोगों में त्रिमूर्ति के प्रति श्रद्धा-

भाव का प्रमाण मिलता है।

भागे पृष्ठ ३७ पर लिखा है, "ड्रुइडों के कड़े नियमबद्ध आचरण के कारण उनका समाज में सर्वाधिक सम्मान था। पार्थिव जीवन की चिताओं से उन्हें मुक्त रखा जाता था। उनका आचरण शुद्ध और नीतिमान् होता या । सद्गुण, परोपकार मादि का वे सदा उपदेश करते थे । उनके संसदों में देवभक्ति, बाचार-नीति, बात्मा का ब्रमरत्व, परलोक, खगोल ज्योतिष, दर्शनशास्त्र, स्वभावधमं, शिशुयों की योग्य शिक्षा ग्रादि ही उनकी संसद् में चर्चा के विषय होते थे। इ इहां (के गुरुकुलों) से जो शिक्षा न पाते उन्हें कासनाधिकार के श्रयोग्य समभा जाता था।"

षागे इस प्रन्य में लिखा है कि "इ इडों की एक विनस्पति सोमरस (Samolus) या । उसे (जंगल से) लाते समय कुछ विशेष वत रखे जाते । उपवास रसा जाता था। वनस्पति के पत्ते तोड्ते समय पीछे मुड़कर देखना पयोग्य सममा जाता था। केवल बाएँ हाय से पत्ते तोड़े जाते थे। इस प्रकार प्राप्त की हुई वह वनस्पति सूकर और ग्रन्य पशुग्रों के सारे रोगों पर बड़ी हो प्रभावमाली हुमा करती थी। यज्ञों की प्राचीनता और उनका विश्व-प्रसार देखते हुए यजप्रया देवी स्रोत की जान पड़ती है। णुद्धता भीर तपस् उसके लिए भावण्यक गुण थे। यज्ञ के समय प्रभू जेहोवा का बार-बार द्माबाहन किया जाता।"

पुष्ठ ४३ पर 'ड़ुइडों का सम्पूर्ण इतिहास' ग्रन्थ में लिखा है कि "ईजिप्त से निकलकर यहूदी लोग उनके प्रदेश में ग्राने से पूर्व कननाइट लोगों ने मूर्तिपूजन आरम्भ कर दिया था।" कॅननाईट जन कान्हा उफी कृष्ण के अनुयायी होने के कारण वे वैदिक परम्परा के अन्तर्गत देवमृतियों का पूजन करते थे।

पुष्ठ ४४-४५ पर लिखा है कि "मानवों की शुरू की पीडियों के न तो मन्दिर थे और न ही कोई देवमूर्तियाँ। किन्तु वे पूर्वाभिमुख होकर पहाड़ों पर खुले में यज्ञ करते थे। ऊँचे-ऊँचे पहाड़ शनि, गुरु और अपोलो देवों के वसतिस्थान समभकर पवित्र माने जाते थे। सारे पवित्र स्थानों को, वहाँ हरियाली ना भी हो तब भी 'उद्यान वाटिका' (groves) कहा करते थे।"

"कई व्यक्तियों का निष्कर्ष है कि ड्रूइडों के धर्म तत्त्व भारत के बाह्यण ग्रीर योगिजनों से, ईरान के मॅगी (महायोगी) लोगों से ग्रीर प्रसीरिया के चॅिंडियन लोगों के तत्त्वों के समान ही थे।"

"भारत के जिम्नोसोफिस्ट्स (Gymnosophits) दार्शनिक ये जो एकान्तवास में नग्न रहकर कठोर वतों का पालन करते थे। गुफा, वन, ग्रीर वीरान प्रदेशों में रहकर कन्द्रमूल खाते ग्रीर कुछ समय तक शारी-रिक उपभोग भी छोड़ देते थे। उन्हें ब्राह्मण भी कहा जाता था। उसका अर्थ था कि वे उनके निर्माता ब्रह्मा के नियमानुसार (यानी ब्रह्मचारी वत से) रहते। वे बड़े जानी थे। लोगों से बड़ा सम्मान पाते ग्रीर त्रिमूर्ति को बड़ा मानते थे। उस त्रिम्ति में एक तो ब्रह्मा है, जिसने इस विश्व का निर्माण किया, दूसरा ब्रेश्चेन (Braschen) यानी विष्णु जो विश्व का पालनकर्त्ता, और तीसरा महद्या (Mahaddia) यानी महादेवः जो नष्ट करता है।"

वेद

"उनका कथन है कि ब्रह्मा से उन्हें चार ग्रन्य प्राप्त हुए जिनमें सारा ज्ञान भण्डार है। मृत्यु के पश्चात् प्रत्येक घाटमा नये शरीर में प्रवेश करता है ऐसा उनका विश्वास है। इस प्रकार उसी ग्रात्मा को मानव या मु-

योनियों में जाना पड़ता है। मुक्ति पाने तक ऐसा ही कम नलता है। मतः उनका कथन है कि जीवहत्या नहीं करनी चाहिए। वे माँस नहीं खाया करते थे । विकिष्ट तिथियों को उनके यज्ञ और पर्व हुआ करते थे । यखिप उनके कुछ विशिष्ट देव थे, कई लोगों के प्रपने व्यक्तिगत देव या कुलदेवता भी होते ये जो किसी विशिष्ट भरने, नदी या पहाड़ से सम्बन्धित थे। इन्द्र को विविध नामों से पूजा जाता था। तीन सौ से अधिक इन्द्र के नाम थे। प्रत्येक वर्ग का एक निजी इन्द्र होता था। उसे तारामिस यानी वरुण देवता कहते थे। उत्तर में उसे 'थोर' कहते थे। वह भी वरुण का ही नाम था। गुरुवार नाम उसी से पड़ा है। स्वीडन, जमंनी देशों के निवासी और सैक्सन लोग उस देवता को उतना ही मानते थे जितने ब्रिटेन के और गॉल (फांस) के लोग। इ इडो के मन्दिरों के झाकार विशिष्ट सांकेतिक दृष्टि से बनाये जाते थे, जिससे परमात्मा के स्वरूप का आभास हो। जैसे स्टोन्हेंज (Stonehenge) का गोलाकार या प्रदीरी गाँव का गोल चक्कर ग्रीर पंस्र वाला सर्प (Seraph)। ग्रवीरी का वह शिल्प बड़ा भव्य और विस्तीर्ण या। प्रन्यत्र क्वचित् ही ऐसा विशाल मन्दिर होगा। हाल में तो उसके खंड-हर ही देखने को मिलते हैं किन्तु जब वह मन्दिर पूर्ण रूप से विद्यमान होगा तो क्या उसका नेत्रदीपक दृश्य होगा। किन व्यक्तियों ने उसकी इतनी मनोहारी और भव्य योजना बनाई होगी। यह परमपवित्र ऐसी त्रिमृति का देवालय था-वे शक्तिमान् देवता जिनका वह मन्दिर प्रतीक या। (पुट्ठ ४६ से ५६, इ इडों का सम्पूर्ण इतिहास)।

अपर दिए उद्ध रणों से यह स्पष्ट है कि ईसा पूर्व विश्व में एक समान सम्यता यो। उसके नियन्त्रक ड्रइड धर्मगुरु होते थे। चराचर विश्व के कण-कण में परमात्मा का प्रस्तित्व है ऐसा उनका विश्वास था। उस परमेम्बरी शक्ति के ब्रह्मा-विष्णु-महेश ऐसे तीन रूप हैं। उस त्रिमूर्ति के मन्दिर विश्व में सर्वत्र थे। उदाहरणार्थ दिल्ली की अधिकांश दरगाही भौर मस्जिदों में तीन-तीन गुम्बद हैं क्योंकि वे मुसलमानों के भाक्रमणी के पूर्व सारे मन्दिर ही थे। उस सभ्यता के प्रधीक्षक ब्राह्मण थे भीर उनके सम्पूर्ण ज्ञानभण्डार के चार प्रन्य (वेद) थे। इस सारे वर्णन से पाठक को विश्वात हो जाना बाहिए कि समस्त प्राचीन विश्व में वैदिक संस्कृति का

ग्रम एक ग्रन्थ ग्रन्थ के कुछ उद्धरण हम नीचे प्रस्तुत करने जा रहे हैं। उसमें भी हमारे सिद्धान्त की पुष्टि होती है। बन्च का नाम है-Matter, Myth and Spirit or Keltic Hindu Links। लेखिका है डोरोबी चैप-लीन (F.S.A. Scott Rider and Co. द्वारा प्रकाणित, लंदन, १६३४)

उस ग्रन्थ में लिखा है ''प्राचीन यूरोप के सेल्टिक उर्फ केल्टिक जनता पर डूइड नाम के पुरोहितों का प्रभाव होता था। सारेसमाज के पालन के लिए वे नियम बनाया करते।" (पृष्ठ १६)

"ब्रिटेन में केंट का राज्य जाट-बन्धुग्रों का स्वापित किया हुन्ना है। केंट ग्रौर वाइट द्वीप (Isle of Wight) के निवासी जाटों की सन्तान है।" (पुष्ठ ११३)

इससे स्पष्ट है कि जिन वैदिक क्षत्रियों ने दिग्विजय कर विश्व का शासन 'कुण्वन्तो विश्वमार्यम्' इस सिद्धान्तानुसार किया उन क्षत्रियों में भारत के जाट लोग भी थे।

"ब्रिटेन में प्रथम बार ड्रुइड लोग बाकर बसे ऐसा लगता है। ब्रिटिश द्वीप और ब्रिटनी में स्थान-स्थान पर डूइडों के धर्मकेन्द्र स्थापित हुए दिलाई पड़ते हैं। उनमें प्रमुख ये-एव्हबुरी (Avebury), स्टोनहेंज (स्तवनकुंज), woodhenge (वनकुंज), Malvern (मंलव्हनं), ग्रंगलसी द्वीप में (Mona) मोना, तारा (ग्रायरलैंड में), ग्रायोना (Iona) Callernish in the Hebrides, आँकंनी द्वीप में स्टेनिस (Stennis in The Orkney Island) और ब्रिटनी में कैरनॅक।"

वह अन्तिम कैरनेक नाम तो हमारे 'कोणाक' का ही अपश्रंश लगता है। हो सकता है वहाँ किसी कोण से सूर्यप्रकाश प्राता हो प्रतः प्राचीन काल में सूर्यमन्दिर बना हो। संशोधक उसका शोध लें।

द्रविड़ उर्फ ड़ुइडों का यानी वैदिक पंडितों का प्राचीन ब्रिटेन के सारे समाज पर पूरा अधिकार था। द्रविड़ केवल ब्राह्मण नहीं अपितु चारों वर्गों के शासक थे। अतः दक्षिण भारत में जो भ्रम फैलाया गया कि उनका बाह्मण वर्ग उत्तर भारत से या भीर कहीं से उनपर ठूंसा गया वह अंग्रेज शासकों का एक षड्यंत्र या। ऊपर हमने जो उद्धरण दिए हैं उनसे यह सिद्ध

होता है कि यूरोप में जो डूइड ये वे ब्राह्मण ये। श्रौर इधर तमिल लोगों में यह धारणा गढ़ दी गई है कि सारे अब्राह्मण द्विड़ हैं स्रोर ब्राह्मण पराए है। यह परस्पर विरोधी बातें दोनों ही कैसे सत्य हो सकती हैं जबकि हमने अपर यह भी बता दिया है कि यूरोप में जो डूड्ड कहलाते हैं वे भारत से ही गये थे। यतः सही बात यह है कि प्राचीनकाल में धार्मिक और सामा-जिक कार्यं करने वाले चारों वणों के लोग द्रविड़ कहलाते थे। गुण ग्रीर कमं के अनुसार उनके चार भाग किये गये थे। जिस कार्य में जो प्रवीण होता था और वह जिस वर्ग का कत्तंव्य भली प्रकार निभा सकता था, उसी में उसे सम्मिलित किया जाता। कमाई की लालच से प्राचीनकाल में वर्ण बदलने की प्रया थी ही नहीं।

होरोधी चैपलीन की पुस्तक के पृष्ठ १५४ पर लिखा है कि "द्रविड तो अधिय ये भीर सारे अत्रिय भावं (धर्मी) थे। मनुस्मृति के १०वें अध्याय के बलोक ४३, ४४ बुशलों के यानी क्षत्रियों के १० कुल थे जिनमें द्रविड़ सम्मिलित थे।" धतः द्रविड् क्षत्रिय भी थे। उनके ग्रंथ के पृष्ठ १७६ से १=३ पर डोरोबी लिखती हैं, "ड्रूइड वर्ग सामूहिक रूप से रण में लड़ा नहीं करते थे। उन्हें किसी प्रकार का कर भी देना नहीं पड़ता था। शासन की बन्य जिम्मेदारियों से भी वे मुक्त थे। कोई अपने मन के प्राकृतिक मुकाब के कारण और कोई ऊपर उल्लिखित सहलियतों के कारण पुरो-हित का व्यवसाय करते थे। उस पेशे का प्रशिक्षण लेने के लिए पालक घपने शिस्त्रों को गुरुकुलों में भेजते थे। वहाँ वे सारे ग्रंथ मुखोद्गत करते। इस कारण कभी-कभी उनकी शिक्षा बीस वर्ष तक भी चलती। उनकी सारी जिला का मुख्य उद्देश्य या भातमा के ग्रमरत्व को समभता। उनका विश्वास या कि झात्मा एक शरीर से दूसरे शरीर में प्रवेश कर जाती है। उस मुख्य तत्व के घन्तगंत उनके प्रवचन और धमंचर्चा में खगोलीय ज्योतिष, भूगोल, दर्शनशास्त्र, धर्म की समस्याएँ आदि विषय भी आते थे। हुइड एक सम्मानित वर्ग होता था। उनके तीन विभाग थे जिनमें पौरो-हित्य और धर्माचार का विशेष महत्त्व या। प्राचीनकाल में उत्तरी वेल्स के प्रेंगलसी (Angelsey) द्वीप के मोना नगर में द्रविड़ों का एक केन्द्र था जहाँ कई यात्री (शिशु झादि) गुरुकुल-शिक्षा के लिए झाया करते थे।"

कपर दिए वर्णन से प्रतीत होता है प्राचीन यूरोप में सामाजिक व्यवस्थापन सारा भारत के ड्रूइड (ऋषिमुनि) चलाया करते थे।

### बहिष्कृत करना

रोमन सेनानी तथा शासनप्रमुख ज्यूलियस सीफर भारत के विक्रमा-दित्य का समकालीन (ईसापूर्व सन् ५३ के लगभग) था। उसका युरोप पर शासन था। दिग्विजय के लिए उसे अनेक प्रदेशों में जाना-प्राना पड़ता था। उसने निजी संस्मरण लिखे हैं। उस ग्रंथ का भीषंक है Coesars Commentarious on the Gallic War (आंग्ल अनुवादक T. Rice Holmes, प्रकाशक Macmillan & Co. Ltd., St. Martins Street, London, १६०८)। उसके पृष्ठ १८० से १८२ पर लिखा है कि "गॉल प्रदेश के हर भाग में दो ही वर्ण (वर्ग) महत्त्वपूर्ण माने जाते हैं। उनमें एक हैं ड्रुइड, दूसरा वर्ग है सेनानायकों का (यानी क्षत्रिय)। ड्रुइड लोग देवपूजन, व्यक्तिगत या सामूहिक होम-हवन ग्रौर धर्माचार, सम्बन्धी प्रश्नों पर विचार, भ्रादि में लगे रहते। युवक ग्रध्ययनार्थं बड़ी संख्या में उनके पास जाते हैं। लोक उन्हें बड़ा मान देते हैं। लगभग सभी विवादों में वे निर्णय देते हैं। उनके निर्णय के अनुसार दण्ड या पारितोषिक, पदक आदि दिए जाते हैं। यदि कोई व्यक्ति या जाति उनके निणय का उल्लंघन करे उसे बहिष्कृत किया जाता था। इस प्रकार जिन्हें दण्ड मिलता उन्हें पापी राक्षस समभकर उनके पास न तो कोई जाता है, ना उनसे कोई संभा-षण ही करता है। ऐसा करने से अपवित्र या पापी वनने का भय होता है। ऐसे बहिष्कृत जनों को अन्य किसी के विरुद्ध शिकायत करने का कोई अधिकार नहीं रह जाता। शासन का कोई पद भी उन्हें नहीं दिया जाता था। ड्रुइडों का एक धर्मगुरु होता है। उसे बड़ा सम्मान प्राप्त होता है। किसी पवित्र स्थान पर, निश्चित तिथि को डूइडों का एक वार्षिक संसद कारन्यूट्स (Carnutes) प्रदेश में होता है। गाल प्रदेश का वही प्रसिद्ध केन्द्र है। विविध विवादों का विचार-विनिमय, निर्णय और पारितोषिक प्रादि देना सब वहीं होता है।

कपर जिन पुरोहित या पंडित और सैनिक वणौं का उल्लेख किया

नया है, वे स्पष्टतया बाह्मण और क्षत्रिय थे। उस युग के समाज में वे ही दो महत्वपूणं वर्ग थे, यह उस्लेख भी ध्यान देने के योग्य है। क्योंकि प्राचीन समाज में धामिक धिधकार सारे बाह्मण वर्ग के होते थे और पाथिव समाज में धामिक धिधकार सारे बाह्मण वर्ग के होते थे और पाथिव समाज में धामिक धिधकार सहियों के हाथ होते थे। वंश्य और शूद्रों के ऐसे कोई मधिकार नहीं होते थे। यतः उपर दिए उल्लेख से हम यह कह सकते हैं पिधकार नहीं होते थे। यतः उपर दिए उल्लेख से हम यह कह सकते हैं पिधकार नहीं होते थे। यतः उपर दिए उल्लेख से हम यह कह सकते हैं पिधकार नहीं होते थे। वह पद्धति उतनी कमंठ नहीं रही होगी जितनी महा-भारतीय युद्ध तक थी। उस युद्ध के पश्चात् वैदिक जीवन-पद्धति दूटी-भारतीय युद्ध तक थी। उस युद्ध के पश्चात् वैदिक जीवन-पद्धति दूटी-फूटी, दुबली मतली अवस्था में चलती रही। जितना अधिक समय बीतता रहा उतनी वह धिधक शिषिल होती गई। किन्तु थी वह वैदिक परंपरा ही। जैसे वर्तमान हिन्दू उतने कमंठ नहीं हैं जितने ४-७ पीढ़ियों के पूर्व थे तथापि परम्परा तो वहीं है।

बैदिक परम्परा की शिस्त भंग करने वालों को बहिष्कृत किया जाता, है यह हम भारतीय भनी प्रकार जानते हैं। वही प्रया यूरोप में भी थी, इसका भी ज्यूलियस सीभर ने उल्लेख किया है।

### फाँस का कर्णावती नगर

अपर जिस (Carnutes) धर्मकेन्द्र का उल्लेख है वह संस्कृत कर्णा-बतो नाम है। प्राचीन वैदिक जासन में कर्णावती नाम बड़ा प्रचलित था। भारत में भी बहमदाबाद का प्राचीन नाम कर्णावती था।

## पापसी (Papacy)

यूरोण में सारे दू इडों का धमं प्रमुख जिसे सामान्यजनों को पापी ठहराकर बहिष्कृत कराने का या पापमुक्त घोषित करने का ग्रधिकार था, उसके पद का संस्कृत नाम था—'पाप-ह' (यानी पापहर्ता या पापहंता)। इटली देश की राजधानी रोम (उर्फ रामनगर) में उसके धमंपीठ को बाटिकन् (Vatican) कहते हैं। वह 'वाटिका' यह संस्कृत शब्द है। पाप-ह(त्ती) शब्द का ही धांग्ल उच्चारण पोप (Pope) हुआ है। किन्तु फेंच धादि धन्य यूरोपीय भाषाओं में उस धमंगुरु को भभी भी उसके मूल

संस्कृत नाम से 'पापा' (यानी पाप-ह) ही कहते हैं और उस धर्मपीठ को

सीभर के संस्मरण में पृष्ठ १८१ पर दी एक टिप्पणी में कहा है कि पाप-ह धमंगुरु द्वारा दिये दण्ड का भंग करने पर अपराधी को Poenas (पोएनस्) देना पड़ता था। वह 'पणस्' यानी 'नगद पैसा' इस अयं का संस्कृत शब्द है। बिटन में पैसे को Pence (पेन्स्) कहते हैं। वह भी संस्कृत पणस् का ही अपभ्रंश है।

अगले (१८२) पृष्ठ पर सी भर ने कहा है "इ इडों की धर्म परम्परा ब्रिटेन से फांस में पहुँची।" अतः वह दोनों देशों में थी। ईसा पूर्व यूरोप की जनता heathen (हीदन) या pagan (पेगन) यानि 'काफर' ची ऐसा एक धिसापिटा उत्तर वर्तमान यूरोपीय विद्वान् देते रहते हैं। उनकी वह ब्रादत निन्दनीय है। वास्तव में ईसा पूर्व यूरोप की सभ्यता वैदिक थी और उस प्रदेश की भाषा संस्कृत थी यह सत्य उन्हें कटु लगता है। उसे टालने के लिए वे गोलमाल उत्तर देकर बात को टाल देते हैं। सामान्य मुसलमानों की भी यही प्रथा है। उनके पूर्वज कभी हिन्दू थे यह वे कभी मान्य नहीं करेंगे और ना ही कभी वे अपने पूर्वजों के इतिहास की खोज करेंगे। ईसाई लोगों का वही हाल है। वे भी अपने ईसापूर्व दादा पड़दादों का इतिहास टालते और ढकते रहे हैं। वे उसे खोलना या खोजना चाहते ही नहीं। भारतीयों की यह धारणा कि यूरोपीय गोरे साहब लोग ज्ञान के बड़े प्रेमी होते हैं और सत्य बात का पता लगने पर वे उसकी ग्रवश्य खोज करते है-पूर्णतया निराधार है। मैंने कई यूरोपीय विद्वानों से परामर्श किया। उन्हें यह बतलाया कि ईसा पूर्व यूरोप में वैदिक सभ्यता थी इसके सर्वांगीण प्रमाण उपलब्ध हैं। तथापि उन सबने उस सुभाव को पूर्णतया टाल दिया। वास्तव में ईसाई पंथ को चले हुए अधिक-से-अधिक १६५५ वर्ष ही हुए है। मानव जीवन उससे कितना ही प्राचीन है। ग्रतः ईसा पूर्व काल में जो भी सभ्यता थी वह अ-ईसाई सभ्यता थी। हमारे अध्ययन के अनुसार वह विदिक थी। वह निष्कषं मानने में या उसकी लोज करने में यूरोपीय गो इसाई लोगों को कोई आक्षेप नहीं होना चाहिए। तथापि प्रत्यक्ष में मेरा अनुभव पूर्णतया विपरीत है। यूरोपीयों का डंग और डोंग ऐसा है कि

मानव जब से पृथ्वी पर रहने लगा तब से यूरोप की जनता ईसाईपंथी है।

इ इहों को धमें प्रथा बिटेन से फांस में फैली यह सी भर का धनुमान सही हो या गलत तथापि उसके कथन से यह प्रतीत होता है कि सी भर के समय फ्रांस प्रदेश के वैदिक केन्द्रों का नियंत्रण ब्रिटन स्थित ड्रुडड धर्म-गुरु करते थे। यूरोपखंड से ब्रिटेन कटा होने के कारण एकान्त के लिए बह स्थान उस समय के श्रेष्ठ हु इडों ने निजी निवास स्वान बना लिया

## मध्यरावि से विनारमम

ब्रिटेन और यूरोप में रात के १२ बजे से नये दिन का आरम्भ मानते है। यूरोप भर में वैदिक परम्परा का नियन्त्रण जब ब्रिटन स्थित डूइड केन्द्र से होता या तब की वह प्रया बनी हुई है। ब्रिटेन ग्रीर भारत के समय में साढ़े पांच घंटे का मन्तर होता है। भारत में सूर्योदय लगभग साढ़े पांच बचे प्रातः होता है। उस समय ब्रिटन में रात के १२ बजते हैं। प्राचीनकाल में जब सारे विश्व में वैदिक संस्कृति फैली थी तब भारतीय पंचाग के ही यनुसार सर्वत धर्मकार्य प्रादि चलते थे। ग्रतः भारत जब सूर्योदय पर प्रपना नया दिन गिनता या तो उस समय ब्रिटेन में रात के बारह बजे होते ये तो वहाँ का द्रविड़केन्द्र भी निजी नया दिन उसी क्षण से समभते दे। इस कारण सारे युरोप में स्थानीय मध्यरात्रि के समय से नई तिथि गिनने की प्रयापड़ी। नहीं तो जीवन भर ग्रपैनी नींद खराब कर रात के बारह बजे कौन तिथि बदलेगा। इस प्रकार बिटन में ग्रीर यूरोप में सबंब मध्यरात्रि से तिथि बदलने की प्रया भी वहाँ की प्राचीन वैदिक परम्परा का एक प्रमाण है।

सीभर ने यह भी लिखा है कि आत्मा के अमरत्व की बात के कारण क्षविव लोग युद्ध में वीरता से लड़ने में हिचकिचाते नहीं थे। (पृष्ठ १६२-१=३)। यह बात भी प्राचीन यूरोप की वैदिक संस्कृति का ठोस प्रमाण है। मगबद्गीता बही तो कहती है-"नायं हन्यते हन्यमाने शरीरे "नैन बिन्दन्ति शस्त्राणि नैनं दहति पावकः । न चैनं क्लेदयन्त्यापो । न शोपयति मास्तः। भौर हतो वा प्राप्त्यसे स्वगं जिल्वा वा भोक्षसे महिम्।" ग्रतः यूरोपस्थित द्विड केन्द्रों में भगवद्गीता का पठन-पाठन होता या। यह तभी हो सकता है जब वहाँ वैदिक संस्कृति हो।

'डू इडों का सम्पूर्ण इतिहास' और डोरोबी चैपलीन की पुस्तक इनमें इ इडों के बारे में जो विशेषताएँ बतलाई हैं उनकी पुष्टि सीमर के संस्मरणों से भी होती है। पृष्ठ १८२-१८३ पर सीभर का कयन है कि-"इ इड लोग कभी रण में उतरने नहीं ग्रीर ना ही उनसे कोई कर लिया जाता है। सैनिक सेवा और कर-भार से वे मुक्त रहते हैं। इन सहिलयतों के कारण कई लोग अपने आप उनके पास आकर विद्याग्रहण करते हैं। कड्यों को माता-पिता या अन्य (ज्येष्ठ) सम्बन्धी भेजते हैं। गुरुकुलों के उनके निवास में वे श्लोकों में शिक्षा मुखोद्गत करते हैं। कई बीस वर्ष तक विद्या पढ़ने (आश्रम में) रहते हैं। विद्या को लिखित रखने की डूइडों की परम्परा नहीं है। सामान्यजनों के हाथ विद्या सौंपना वे ग्रयोग्य समसते हैं। शिष्यों को वे लिखित पाठों पर निर्भर नहीं रहने देते। उससे विद्या-ग्रहण में छात्र शिथिल होते हैं ग्रौर उनकी स्मृति कच्ची रहती है ऐसी उनकी धारणा है। मृत्यु के पश्चात् आत्मा दूसरे शरीर में प्रवेश करती है यह उनका सिद्धांत है। इसी विश्वास के कारण वीरता बढ़ती है घोर मृत्यु से कोई डरता नहीं। वे ग्रहों की स्थिति, उनका परिभ्रमण, विश्व भौर पृथ्वी का विस्तार, चराचर वस्तुग्रों का मूल स्रोत, परमात्मा की शक्ति, देवों के ग्रधिकारों की सीमा ग्रादि विषयों पर बहुत चर्चा करते हैं। छात्रों की शिक्षा में भी उन विषयों का ग्रन्तर्भाव होता है।"

ऊपर दिया वर्णन पूर्णतया वैदिक संस्कृति पर ही लागू होता है। उससे यह प्रतीत होता है कि ईसा पूर्व यूरोप में वेद, उपनिषद्, रामायण; महाभारत, पुराण, भगवद्गीता ग्रादि पूरा संस्कृत-साहित्य पढ़ाया जाता

# देवपूजन

इ इड लोग जिन देवों की मूर्तियाँ बनाकर उनको पूजते ये उनके सम्बन्ध में ज्यूलियस सीभर ने लिखा है कि "जिस देव का वे बड़ा घादर करते हैं ग्रौर जिसकी घनेक मूर्तियाँ हैं वह है बुध। सारी कलाघों का

निर्माता बीर यात्रियों का मार्गदर्शक बुध समक्षा जाता है। व्यापार की वृद्धि कराना भीर धन दिलाना बुध का कार्य माना जाता है। उसके पण्चात् मपोलो (सूर्य), मंगल मिनर्वा (लक्ष्मी) इन पर भी हु इडों की श्रद्धा है। भपोनो (सूर्य) को वे रोग-हारी मानते थे। मिनवी हस्तकला और विविध उद्योगों की देवी मानी जाती थी। इन्द्र को वे देवों का राजा कहते थे और मंगल रणदेवता माना जाता था। युद्ध में जीती संपत्ति वे मंगल को अपंण करते में।"

क्रपर दिए विवरण से तो कोई शंका ही नहीं रहनी चाहिए कि यूरोप की ईसापूर्व सञ्यता वैदिक थी। उसके अधीक्षक द्रविड् थे। इन द्रविड्रों का प्रशिक्षण दक्षिण भारत में होता या और वहाँ से सारे विश्व में वे सामा-जिक शासन के लिए फैस जाते।

भव पाठक को हम एक चौथे ग्रंथ से परिचित कराते हैं। इसका नाम है The Celtic Druids । लेखक हैं गाँडफी हिगिन्स (Godfrey Higgins)। प्रकाशक-Rowland Hunter, St. Pauls' Churchyard, Hurst and Chance, St. Paul's Churchgate and Ridgway & Sons, Picadilly, ! ERE.

उस ग्रन्थ के प्रारम्भिक पुट्ट पर लिखा है "इस ग्रन्थ में यह दर्शाया है कि इ इह धर्मगुरु पूर्ववर्ती देशों के निवासी थे। वे भारत से (ब्रिटन सें) बाए। प्रथम लिपि बानी बीडिमियन् (Cadmean) वर्णमाला उन्हीं की चनाई हुई थी। स्टोनहेंज (stonehenge), कॅरनॅक (कोणाक) आदि एशिया और यूरोप की भव्य इमारतों के निर्माता वे ही (भारत के द्रविड़)

इस प्रन्य की भूमिका में हिगिन्स ने लिखा है, "उत्तर भारत के निवासी बौद्ध सोग, जिन्होंने पिरॅमिडस, स्टोनहेंज, कॅरनॅक ग्रादि (भवन) बनाए उन्होंने ही विद्य की (पुराण धादि की) दंतकथाएँ लिखीं, जिनका स्रोत एक ही या घौर जिनकी प्रणाली बड़े उच्च, सुन्दर, सत्य तत्वों पर प्राधारित यी- उन्हीं की गौरवगाया इस ग्रंथ (The Celtic Druids) में कांमत है।

हिगिन्स साहब के कथन से हम पूर्णतया सहमत है किन्तु उनकी प्रक

छोटी गल्ती भी हम यहाँ बता देना चाहेंगे। वे लोग मायं, सनातन, वेदिक धर्मी हिन्दू थे। उन्हें बौद्ध समऋना वड़ी भूत है। बाहे कोई बौद्ध, महावीर, गणेश या शिव की पूजा करें, वे सारे वैदिक संस्कृति के ही ग्रन्यायी हैं।

हिगिन्स ने ग्रन्थ की भूमिका में ग्रागे लिखा है, "बिटेन इूइड सेलटॅक (Caltac) नाम के एक अतिप्राचीन परम्परा के लोग थे। विश्व की अद्यतम पीढ़ियों के वे लोग थे, जो प्रलय से बचकर ग्रीस, इटली, फ़ांस, ब्रिटेन आदि देशों में पहुँचे। इसी प्रकार उन्हीं लोगों की अन्य शास्त्रा दक्षिण एशिया से सीरिया और अफीका में गई। पाश्चात्य देशों की भाषा एक ही थी। प्राचीन आयरलैण्ड (आयंस्थान) की लिपि ही उन सबकी लिपि थी। ब्रिटेन, गॉल, इटली, ग्रीस, सीरिया, ग्रबंस्थान, ईरान ग्रीर हिन्दुस्थान-सबकी वही लिपि थी।"

इस प्रकार यह चौथा यूरोपीय लेखक भी वही कहता है कि प्रलय के पश्चात मनु के वंशजों ने ही वैदिक संस्कृति और संस्कृत-भाषा का विश्व में प्रसार किया।

निजी ग्रन्थ के पृष्ठ १ पर हिगिन्स ने लिखा है, "यूरोप के प्राचीनतम इतिहास की खोज करते हुए हर प्रदेश में डूइडों के ही विज्ञाल भवनों के खण्डहर प्राप्त होते हैं। कई स्थानों पर वे अवशेष बड़े भव्य हैं। प्राचीन काल में वे बड़े ही प्रेक्षणीय ग्रौर शोभायमान होने चाहिए।

पृष्ठ ११ पर लिखा है, "सीभर के अनुसार डू इडों के धर्माचार लिखे नहीं जाते।"

हम जानते हैं कि प्राचीन संस्कृत की पढ़ाई श्रवण कर मुखोद्गत (कण्ठस्थ) करने की थी। इसीसे पता चलता है कि यूरोप में भी वैदपठन होता था।

सीभर ने कारण यह कहा है — "लिखाई के बजाय डू इड लोग छात्रों से विद्या इसलिए मुखोद्गत कराते थे कि एक तो अयोग्य अपात्र जनों के हाथ वह साहित्य न लगे, लिखित विद्या पुस्तकों में ही धरी न रह जाए, भीर छात्रों का स्मरण तीव रहे।" (The Celtic Druids, पृष्ठ १४)

"रोमन दार्शनिक डूड्डों को बड़े विद्वान्, भादर्श भौर गुणवान्

ब्यक्ति मानते थे।" (पृ०१३) इससे स्पष्ट होता है कि ब्रुइड बैदिक संस्कृति के लोग थे। इस सन्दर्भ में मनुका बचन प्रसिद्ध है—"धादशं ध्यक्ति निर्माण करना ही बैदिक संस्कृति का ध्येय रहा है।

इ इड और वेद

प्राचीन वेदिवता के सम्बन्ध में 'धागम' और 'निगम' शब्द प्रयुक्त
होते हैं। यूरोप के हुइडों में वे ही शब्द पाए जाते हैं। हिगिन्स लिखता
है, (उसके प्रन्य के पृष्ठ २१ पर) 'ईसाई पन्य-प्रसार के कारण प्राचीन
'धगम' लिपि ईसाई पादरियों के समक्ष में न भाने से उसे जादू-टोना मानकर—जहां भी दिसे वहां नष्ट कर दी जाती। पैट्रिक ने उस लिपि के
तीन सी ग्रन्थ जनाए। वेल्स भाषा में (ogam उर्फ ogum) अगम शब्द
कायम है। उसका भयं है 'विधिलिखित' या भविष्य में होनेवाली घटनाएँ।
कॅम्बनर (Kazzler) भी लिखता है कि भग, भगम, अगम (oga, ogum,
ogma) इन सेल्टिक शब्दों से सांकेतिक लिपि या गुप्त विद्या का निर्देश
होता था।

बह प्राचीन बैदिक प्रन्य सारे पूरोप में नये-नये ईसाई बने लोगों ने बड़े विरस्कार प्रोर सन्द्रता से किस प्रकार जला दिए उसका उल्लेख ऊपर ग्राया है। हर मनिवार या रविवार गिरजाघरों में या ग्रन्यत्र ईसाई प्रवचन समाप्त होने पर सारी भीड़ हयौड़े लेकर मन्दिर तोड़ने ग्रीर मूर्तियाँ फोड़ने निकलतों थी प्रीर बैदिक प्रन्यों को ग्राग लगा दी जाती। इससे जाना जा सकता है कि ईसाई मत उसी छल, बल, कपट द्वारा फैलाया गया जिस प्रकार कुछ सदियों बाद इस्लाम लादा गया। दोनों धर्मों में तोड़-फोड़, लूट धौर लोगों का वध करने वालों की सन्त, सूफी इत्यादि उपाधि बहाल की गई। इसी से पेंट्रिक भी ईसाई सन्त माना जाता है।

टोलंड (Toland) वह प्राचीन (ग्रगम) लिपि विविध प्रकार से किस तरह निसी नाती इसका वर्णन कई हस्तिलिखित ग्रन्थों में पाया जाता है। बैसा एक ग्रन्थ डब्लिन नगर(ग्रायरलैंड की राजधानी) कॉलेज के ग्रन्थालय में है भीर दूसरा Duke of Chandos नाम के दरवारी के घर है।'(पूछ्ठ Re, The Celtic Druids)

हिगिन्स के समय डब्लिन में एक ही कॉलेज होगा। उस प्राचीन लिपि का परिचय देने वाले ग्रन्थ में यूरोप की प्राचीन बैदिक संस्कृति का कुछ ग्रौर पता लगाया जा सकता है।

# यूरोपीय सभ्यता का स्रोत भारत

हिगिन्स का निष्कषं है कि यूरोपीय सभ्यता का पालन-योषण मारतीय बैदिक संस्कृति से हुआ। 'प्रीक, रोमन और सेल्टिक भाषाएँ परस्पर मिलती-जुलती हैं ऐसा(एम॰ हडलस्टन्)M. Hudelleston ने बता दिया है। वह समानता स्वाभाविक थी। क्योंकि तीनों को सफल बनानेवाली धाराएँ किसी श्रेष्ठ पूर्ववर्ती देश से पश्चिम दिशा में आई" (The Celtic Druids, पृष्ठ २२)। वह श्रेष्ठ देश भारत के प्रतिरिक्त और हो ही कौन सकता है?

### वेद-विद्या का दैवी स्रोत

हिगिन्स ने लिखा है (The Celtic Druids ग्रन्य के प्ट २७ से ४२)
कि भारत, ईरान ग्रीर ब्रिटेन में प्राचीनकाल में कुछ साँस्कृतिक मेलजील
रहा हो तो वह भारत के ब्राह्मण, ईरान के मंगी (Magi) ग्रीर इ इडाँ
द्वारा ही हो सकता है। प्राचीन लिपि के ग्रंग संस्कृत में ही पाये जाते हैं।
पिसपोलिस (यानी पुरुषपुर) नगर के शिलालेख ग्रायरलैंड की ग्रगम लिपि
से मेल खाते हैं। ग्रगम शब्द संस्कृत में भी है। इसे सर विलियम जोन्स
(ग्रठारवीं शताब्दी का एक ग्रंग्रेज विद्वान्) बड़े ग्राप्त्रचयं की बात मानते हैं।
ग्रगम ग्रह्मर ग्राद्यतम लिपि के थे। पेड़ों के पत्तों पर लिखने की ही रोम में
प्रया थी। ग्रायरलैंड के इ इड लोग अपने ग्रापको ग्रगम लिपि के निर्माता
नहीं कहते थे। वे तो बताते थे कि ग्रगम बड़े प्राचीन समय से चलती ग्रा
रही है।

पाणिनि भौर ग्रन्य सारे वैदिक विद्वान् बार-बार यही तो कहते रहे हैं कि संस्कृत भाषा भौर उसकी वर्णमाला देवदत्त है। वह मानव ने नहीं बनाई।

भीर एक बात ध्यान देने योग्य है कि भारत के बाह्यणे, ईरान के मंगी (या मागी) भीर यूरोप के द्रविड सारे वैदित पण्डित पुरोहित थे। Magi(माणि या मंगी) कब्द 'महा यागी का भपश्रंत्र है। द्रविड तो द्र-विद् यानी द्रष्टा भीर विद्वान् ऋषिमुनी तो थे ही।

हिगिन्स के यन्य के पृष्ठ ४३ से ५६ पर उल्लेख है कि "भारत के नगरकोट, कश्मीर और वाराणसी नगरों में, रिशया के समरकंद नगर में बढ़े विद्याकेंद्र वे जहां विपुल संस्कृत-साहित्य था।" वैसा ही साहित्य ईजिप्त के अलेक्मेंहिया (अलक्येंद्र) नगर में, इटली के रोम नगर में और तुर्कस्थान (तुरगस्थान) के इस्तंबूल नगर के वैदिक धर्म-केन्द्रों में भी होता था। ऐसे धर्मकेन्द्र प्राचीन काल में असंख्य थे। वहां की जनता जैसे-जैसे ईसाई और इस्लामी बनती गई वहां के मन्दिर, प्रन्थ आदि सब जला दिए गए।

हिगिन्स के ग्रन्थ के पृष्ठ ६०-६१ पर विविध भाषाओं के शब्दों की एक तुलनात्मक सूची दी गई है। इससे पता चलता है कि अधिकाधिक प्राचीन काल में सारी भाषाएँ संस्कृत से ही निकली दिखती हैं।

# वैदिक पुरोहितों का विश्वसंचार (भ्रमण)

वैदिक संस्कृति के समय में विश्वसंचार की प्रत्येक व्यक्ति को पूर्ण स्वतन्त्रता थी। भाज की तरह वीजा (प्रवेश-पत्र) लेने की रोक-टोक उस समय नहीं थी। हिगिन्स ने लिखा है कि कोई भी पुरोहित, दरवेश, हु इड या बाह्मण भारत से ब्रिटेन तक अपनी पवित्र भूमिका के संरक्षण हेतु बड़ी सरसता से प्रवास कर सकता था।"

भारत से फांस भीर बेल्जियम तक भूमि जुड़ी हुई है। तत्पश्चात् २१ मील का सागर पार करके नाव द्वारा ब्रिटेन में प्रवेश करना सरल था। पतः वाचकों को ऐसा नहीं समभना चाहिए कि प्राचीन काल में मोटरें धौर विमान नहीं ये धतएव विदेशों से संपर्क नहीं रखा जा सकता था। बीझगति बाहन हों या न हों साहसी मानव प्रत्येक युग में विश्वसंचार करते था रहे हैं।

# बड़ा दिन (X-mas) ड्रुडडों का वैदिक उत्सव

पतंमान समय में ऐसी एक आन्त धारणा फैली हुई है कि एक्समस (X'mas) उर्फ किस्मस या 'बड़ा दिन' ईसाई उत्सव है। कमंठ ईसाई जन स्वयं उस धारणा का इन्कार करते हैं। किस्मस का हल्लागुल्ला, धानन्द मंगल ईसापूर्व लोगों का त्यौहार होने के कारण ईसाइयों को उससे पूर्णतया दूर और अलग रहना चाहिए ऐसा प्रचार कमंठ ईसाइयों द्वारा होता रहता है तथापि सामान्य ईसाई जन कमंठों के आक्षेप या आग्रह की कहां परवाह करते हैं! किस्मस के बहाने मौज आदि करने का अवसर कौन छोड़ेगा जबकि ईसापूर्व समय से उत्तरायण का वैदिक त्यौहार वे और उनके पूर्वज बड़ी धूमधाम से मनाते आ रहे हैं।

पृष्ठ १६१ पर हिगिन्स ने लिखा है, "पहाड़ियों पर ग्राग जलाकर २५ दिसम्बर का त्यौहार ब्रिटेन ग्रीर ग्रायरलैंड में मनाया जाता था। वारह दिनों के पश्चात फिर वंसी ही होली जलाई जाती। उसे एपिफेनी (Epiphany) कहते हैं (एपिफेनी याने किसी देवी व्यक्ति का साक्षात्कार होना)। फांस में भी ड्रुइडस् की परम्परा वंसी ही सवंव्यापी थी जैसी वटेन में। फांस में किस्मस को 'नोए' (Noel) कहते हैं। वह मूलतः इत्रू वा चैरड़ी भाषा का 'नूल' (Nule) शब्द है। ग्रायरलैंड में ग्रायरिश भाषा में किस्मस को नोलँग (Nolagh) कहते हैं। (कॉर्निश भाषा में नाडेलिश (Nadelig) कहते हैं। ग्रामों रिकन भाषा में 'नेडेलेक' (Nedelak) ग्रोर 'गेल' (Gael) भाषा में 'नॉलिंग' कहते हैं। हरियाली ग्रीर विशेषतया 'मिसलटो' (Mistletoe) (यानी 'सोमलता') उस त्यौहार में पर-घर में लगाई जाती। लंदन नगर में भी लगाई जाती। इससे यह इंडों का त्यौहार होने का पता लगता है। ईसाई परम्परा से उसका (जिस्स कोई सम्बन्ध नहीं है।"

# वैदिक देवताओं का पूजन

हिगिन्स के The Celtic Druids ग्रन्थ के पृष्ठ १६२-१६३ पर जिल्ला है, "ईसा पूर्व १०० वर्ष गॉल (Gaul) प्रदेश के चार्चे (chartra)

जिले में कत्याकुमारी का एक उत्सव मनाया जाता था। उस त्योहार का नाम या बिजनी पारित्री (Virgini Parituree)। उसी प्रकार बिटेन के नाम या बिजनी पारित्री (Virgini Parituree)। उसी प्रकार बिटेन के माम या बिजनी पारित्री (Virgini Parituree)। उसी प्रकार बिटेन के माम या बिजनी पारित्री हैं बालक को दूध पिलाने वाली मा की प्रतिमा एक प्राचीन मूर्य केन्द्र में थी। उदीयमान बाल सूर्य को वर्ष क्यों माता दूध पिला पाल-पोस कर बढ़ा करेगी ऐसा उसका अभिप्राय था। उस सूर्य को मित्र कहा करते थे। (मित्र संस्कृत-नाम ही है)। प्रोटेस्टंट लोग प्राचीन एट स्कन प्रथा के धनुसार कन्या भीर बालक के पूजन से किस्मस मनाते हैं। उसे वे देवी मृतिया (Nurtia) कहते हैं। उसी से नसं(Nurse) शब्द बना है। गोरियस (Gorius) के Tuscan Antiquities यन्य में गोद में एक बालक को लिए एक पट स्कन देवता का चित्र है। रोम के ईसाई लोग उसे ईसा की माता 'मेरो' कह डालते किन्तु दुर्भाग्यवश एट स्कन रिवाज के अनुसार उस स्त्रों को बाहू पर एट स्कन् लिपि में नृतिया (Nurtia) नाम अंकित है। ईरानी लोगों में भी यह एक बड़ा त्यौहार था। वे उसे मित्र (सूर्य) देव का बन्मदिन मानते थे।"

हिंगिन्स ने निजी ग्रन्य की भूमिका में कर्मठ ईसाई लोगों के प्रति बड़ा कोध प्रकट कर उनकी हेराफेरी का भण्डा-फोड किया है। जैसे उसने ऊपर लिखा है कि एट स्कन देवी नूर्तिया की प्रतिमा को ईसाई लोग निजी देवता 'मेरी' बतलाकर काम चला लेते यदि उसकी बाहु के ऊपर नूर्तिया नाम न लिखा होता।

अपर दिए ब्योरे के अनुसार त्रिस्मस ईसाइयों का त्यौहार नहीं अपितु प्राचीन वैदिक उत्सव है। दिसम्बर २३ को सूर्य का उत्तरायण आरम्भ होता है। उसी तिथि से दिन बड़ा होने लगता है। इसी कारण उसे बड़ा दिन का त्यौहार कहा जाता है। दिसम्बर २२ की रात सबसे लम्बी रात होती है। भीष्मिपतामह, महाभारत युद्ध के पश्चात् उत्तरायण की प्रतीक्षा में ही इच्छामरण स्वीकारने से पूर्व गरणस्या पर पड़े रहे। उनकी वह प्रदीर्घ प्रतीक्षा समाप्त हुई तथा युद्ध भी समाप्त होने से एक भीषण सहार के धना पर दचे-मुचे लोगों ने छुटकारे की लम्बी साँस ली। युद्धविराम पर इष्ण भगवान् ही सर्वश्रेष्ठ व्यक्ति माने गए। वैसे भी भगवद्गीता में 'मासानाम् मार्गशीषाइहम्' वचन से मार्गशीष (दिसम्बर) को भगवान् का (यानी कृष्ण) मास कहते हैं। अन्तिम प्रदीघं रात्रि का मास इस दृष्टि के भी दिसम्बर के लिए कृष्णमास नाम सार्थंक है। ऐसे प्रनेक संयोगों के महाभारत युद्ध के समय से भगवान् कृष्ण के जन्म समय पर ठीक १२ अने घंटियाँ वजाकर कृष्णमास उत्सव मनाया जाने लगा। रोम (राम) नगर में अनादि काल से एट्टुस्कन लोग बालकृष्ण को गोद में लिए हुए यणोदा की मूर्तियां और गोकुल का दृश्य बनाकर कृष्णमास त्योहार मनाते थे। वे ही लोग जब छल-बल और कपट से ईसाई बनाए गए तो उसी प्राचीन यशोदाकृष्ण की मूर्तियों को मेरी और उसका पुत्र ईसामसीह कहकर उसी पूजा को ईसाई मोड़ देने की हैराफेरी ईसा-पन्थियों ने कर दी।

उसी प्रकार ईसाई कहलाने वाले ग्रन्य सारे त्यौहार भी ईसापूर्व समय से मनाए जाते रहे हैं। पहले से चले ग्रा रहे सारे पन्य, धर्माचार ग्रादि पूरे निगलकर उन्हें अपने ही घोषित करने के ईसाई षड्यन्त्र के बारे में The Celtic Driuds ग्रन्थ के पृष्ठ १६४ पर गाँडफो हिनिन्स ने लिखा है कि "ईशानी (Esseni) पन्य के साधु ईसाई बनाए जाने के पश्चात् पतित और पापी रोमन और ग्रीक साधु कहलाने लगे। धर्म-परिवर्तन के पश्चात् उनकी एक खिचड़ी सभ्यता बन गई। उनकी मोनस्टरीज (monasteries) यानी ग्राथम उनके ईसाई बनने से पूर्व से ही स्थापन हुए थे। उनमें एक विशेष दिन सूर्यपूजा के लिए निश्चित किया गया था। सूर्य को ईश्वर (प्रमु) कहते थे। वह दिन था २५ दिसम्बर, मानो जैसे सूर्य का वह (उत्तरायण के रूप में) जन्मदिन था। हु इड लोग भी इसे मनाते थे। भारत से लेकर पश्चिम के सारे देशों तक सूर्य के उस उत्तर संक्रमण का दिन जो मनाया जाता वा उसी को उठाकर ईसाइयों ने निजी किस्मस त्यौहार घोषित कर दिया।"

इससे विश्व के सारे लोगों को पता लग जाना चाहिए कि उनके वर्त-मान पन्थ, धर्म या रीति-रिवाज चाहे कोई भी हों अतीत में सारे मानवों की एक ही संयुक्त वैदिक-प्रणाली थी। उसी प्रणाली के आचार-विचारों

को ईसाई या इस्लामी कहकर तोड़ामरोड़ा गया है। प्राचीन यूरोप के लोग सेल्ट (Celts) या केल्ट (Kelts) कहलाते थे। डोरोथी चैपलीन ने अपनी पुस्तक Matter, Myth and Spirit उर्फ Keltic and Hindu Links के पृष्ठ १६ से २० पर लिखा है, "केल्ट

लांग विभिन्न जातियों के थे। उनकी भाषाएँ भी भिन्न थीं तथापि उनकी संस्कृति एक थी। उनके न्यायालय होते थे। ड्रूइड पुरोहितों के बनाए नियमानुसार समाज का नियन्त्रण होता था। केल्टजन आयं थे या नहीं इस पर मतभेद है। किन्तु यदि वे सार्य नहीं थे तो होम-हवन की प्रथा उनमें कैसे आई? ऋग्वेद के भतिरिक्त किस प्राचीन ग्रन्थ में यज्ञ के बारे में विपुल वर्णन है ? हिन्दुओं के धमंग्रन्थों के ग्रतिरिक्त बैल, वराह और सर्प को किस साहित्य में देवी प्रतीक समक्ता जाता है ?"

कपर दिए उद्धरण से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि ईसापूर्व काल में यूरोप की जनता आयं यानी वैदिक प्रणाली की थी। कई यूरोपीय विद्वानों ने भ्रम फैसा रखा है कि धार्य नाम की एक विशिष्ट जाति थी। इस ग्रन्थ में हमने स्थान-स्थान पर यह बतला दिया है कि प्रार्थ किसी जाति का नहीं प्रिष्तु बैदिक जीवन-पद्धति का नाम है। व्यक्ति चाहे मंगील, हब्शी, गोरा धादि किसी जाति का हो यदि वह वैदिक-प्रणाली को अपना लेता है तो वह बायं कहलाता है। इसी कारण प्राचीन यूरोप के केल्ट लोग भिन्त-भिन्त भाषाएँ बोलते थे, विभिन्न जाति के थे फिर भी कुछ विद्वान् तो उन्हें ग्रायं हो समभते थे। वह योग्य भी है। क्योंकि ब्रायत्व तो वैदिक शाचार-प्रणाली है जो 'कृष्यन्तो विश्वमार्यम्' उद्घोष के अनुसार सारे मानवों के लिए परमात्मा द्वारा दो गई है।

धव हम पाठकों को एक पांचवे ग्रन्थ से परिचित कराते हैं। नाम है Sanskrit and its kindred Literatures-Studies in Comparative Mythology। नेविका है लॉरा एलिभावेथ पुश्रर (Laura Elizabeth Poor)। प्रकाशक है C. Kegan Paul and co., Paternoster Square London, १==१1

इस प्रन्य के पृष्ठ १ घीर २ पर लेखिका कहती है, "प्रनेक देशों के विभिन्त समय के साहित्य की बाबत् में लिखना चाहती है। मुक्ते यह दर्शाना है कि वह सारा साहित्य एक हो है। विभिन्न समय में वही विचार उस साहित्य में बार-बार प्रकट किये जाते रहे हैं। विभिन्न देश एक-दूसरे से बाहे कितने ही दूर रहे हों उनके साहित्य में मानवी विचारों की एक ही छवि दीसती है यानी उस साहित्य में एक ही विचारशृक्षणा दीसती है।

फिनीशियन्, काथें जियन्, रोमन, ग्रीक ग्रादि लोगों के इतिहास भिन्त-भिन्न भले ही लगें किन्तु जब यह पता चल जाता है कि वे सारे किसी एक राष्ट्र से सम्बन्धित हैं तो उस अध्ययन में रुचि बढ़ती है और वेतना प्राप्त होती है। संस्कृत भाषा ही सबको एक सूत्र में पिरोती है। इस जानकारी से वह विचार परिवर्तन होता है। उन सारे साहित्यों का मूल जानने के लिए संस्कृतभाषा की जानकारी होना, उस भाषा के महान् योगदान का ज्ञान ग्रीर ग्राधुनिक शास्त्रों से उस भाषा का सम्बन्ध ज्ञात कर लेना ग्रावश्यक है। सॉलोमन के समय (यानी ईसापूर्व सन् १०१५) में ग्रौर ग्रलेक्फेंडर के समय (ईसापूर्व ३२४) में भी संस्कृत बोली जाती थी।"

संस्कृत में 'खु' श्रक्षर स्वर्लोक का द्योतक है। उसका स्वामी या शासक देवस्-पितर् कहलाता है। यही दो शब्द मिलकर द्युपितर् (Dyaus Pitar उफं Zeupiter), ज्युपितर (Jupiter) यह यूरोपीय नाम बन गया।

'देवस्' यह प्राचीन संस्कृत शब्द ईरानी भाँड भाषा में 'दोवस्', लैटिन में 'देऊस', ग्रीक में 'थिग्रॉस', इटैलियन् में 'दिवास', फ्रेंच में 'द्य' ग्रीर ग्रांग्ल भाषा में 'डेह्मिल' बन गया। ईसाई ग्रीर इस्लामी परम्परा में प्राचीन वैदिक परम्परा के प्रति तिरस्कार बढ़ाकर उससे नाता तोड़ने के लिए वैदिक देवताओं को शैतान् या जिन् यानी भूत भ्रादि दूषण लगाए जाते रहे। जिन वैदिक देवताओं को ईसाई ग्रीर इस्लामी लोगों के पूर्वज पूजते थे उनका ग्रस्तित्व भुला देने के लिए ईसाई गौर इस्लामी नेताग्रों ने उन देवताग्रों की निन्दा करते रहने की चाल चली।

### विश्व-साहित्य का स्रोत-संस्कृत

लॉरा के पृष्ठ १२० पर उल्लेख है कि, "संस्कृत-साहित्य में ऐसी कई कथाएँ हैं जिन पर Arabian Nights ग्रन्थ की कुछ कथाएँ प्राधारित हैं" IAesop's Fables नाम की यूरोपीय लोगों की कहानियों की पुस्तक भी संस्कृत हितोपदेश और पंचतन्त्र पर आधारित है। अरबों ने उन दो संस्कृत कथासंग्रहों के ग्ररबी धनुवाद भी कर लिए थे।

ईरान जवतक हिन्दू देश रहा तब तक विशाल वैदिक संस्कृति का एक अंग रहा। किन्तु लॉरा ने लिखा है (उसके ग्रन्थ के पृष्ठ १४२ पर) कि मुसलमान बनते ही ईरान एक पापी ग्रोर राक्षसी देण बन गया। "इस्लाम-पूर्व समय में ईरान पूर्वतया भिन्न प्रकार का देश था। ईसापूर्व सन् २२३४ में ईरान में घार्य गासन या। इस्लामी देश बनने के पश्चात् ईरान स्त्रैण भीर विश्वासघातकी देश हो गया है। जो भी महम्मदी होता है उसका जीवन विषय-वासनाधों से लिप्त रहता है।

# संस्कृत-साहित्य की प्राथमिकता और महत्ता

सारा के पन्य में (पृष्ठ १७३) लिखा है, "संस्कृत-साहित्य की बात करते हुए यह कभी नहीं भूलना चाहिए कि वह स्वयं प्रेरित था। अन्य किसी प्रदेश के सम्पनं दिना ही संस्कृत-साहित्य का गठन हुआ। ग्रीक-साहित्य उस प्रकार स्वतन्त्र नहीं है। संस्कृत-साहित्य ग्राध्यादिमक, दयाई ग्रीर सद्गुणी (पवित्र)-सा लगता है जबकि ग्रीक-साहित्य कृत्रिम, ग्रनैतिक ग्रीर धन्बाध्यात्मिक-सा लगता है।

### ज्ञाति का शासन

बैदिक समाज के अन्तर्गत प्रत्येक ज्ञाति (जैसे लुहार, कुम्हार आदि) का निजी संगठन और शासन होता था। स्कांटलैंड के पहाड़ी प्रदेशों में भी वैसा ही जाति शासन प्रचलित या। यह कोई भारत की या स्कॉटलैंड की ही विशेषतः नहीं है। प्राचीन विश्व-भर में जो वैदिक समाज था उसमें सबंब जाति-जाति का ही शासन होता था।

### इ इडों की विद्या-प्रणाली

इ इहीं की विद्या-प्रणाली वैदिक थी। इसके ग्रनुसार बालक पाँच वर्ष बा होते ही १२ से २० वर्ष तक की शिक्षा के लिए गुरु के ग्राथम में भेजा बाता था। इस सम्बन्ध में लांरा ने लिखा है—"पवित्र मनत्र सीखने के लिए हुइडों को २० वर्षों का समय दिया जाता। किन्तु वे इन्हें कभी लिखते नहीं थे। घतः वह सारा ज्ञानसाहित्य लुप्त हो गया है। इस पर चिन्ता करने की बात नहीं। क्योंकि बेदमन्त्र तो उपलब्ध हैं ही। हमारे सारे निष्कप सिद्ध करने के लिए वे पर्याप्त हैं। किन्तु डू इडों की प्रणाली से तुरन्त भारत का स्मरण होता है। ड्रुइड भी शिक्षक, न्यायाधीश ग्रौर वैद्य होते थे। भारत के बाह्मणों की तरह ही डूडडों के बड़े प्रधिकार थे।"

लॉरा के कथन में इस कुछ छट-पुट संशोधन सुकाना चाहेंगे। उन्हें छोड़कर लॉरा के निष्कर्ष सारे सही ग्रीर महत्त्वपूर्ण हैं। डूडडों के मन्त्र वैदिक ही थे यह लॉरा का कथन सही है। उनकी विद्याप्रणाली वैदिक थी यह भी ठीक है। ब्रिटेन में और यूरोप में अन्यत्र पाए जानेवाली प्रस्तरी इमारतों के खण्डहर, जो कॉमलैंक (chromlacs), डॉलमेन (Dolmens) ग्रीर स्टोनहेंज (Stonehenge) ग्रादि कहे जाते हैं, वे डूडडों की वैदिक सम्पता के अवशेष हैं। ब्रिटेन में तो वे विपुल पाए जाते हैं। नष्ट मन्दिर, भवन, ग्राश्रम, विद्यालय ग्रादि वे फूटे-टूटे ग्रवशेष हैं।

# भारतीयों का विश्वप्रसार (फैलाव)

वर्तमान पाश्चात्य विचारधारा के विद्वज्जनों की यह धारणा है की म्रार्य नाम की कोई जाति थी जो किसी म्रन्य स्थान से यूरोप और भारत में जा बसी, और केल्टिक लोग एशियाई जन थे जो यूरोप में जा बसे। ये लोग भारत छोड़कर क्यों जाते रहे इसकी स्पष्ट कल्पना ग्राज तक उपलब्ध नहीं थी। हम उसका विवरण यहाँ दे रहे हैं। ग्रायं नाम की कोई जाति थी ही नहीं। आर्य तो सनातन,वैदिक हिन्दू प्रणाली का नाम है। वह धर्म कभी भारत से सारे विश्व में फैलाया गया। इस दृष्टि से यह कहा जा सकता है कि आयं विचारधारा के लोग उस समय विश्व में फैले जब अन्य कोई विचारधारा थी ही नहीं। उस समय ग्रनायं उनको कहते थे जो पिछड़े हुए थे ग्रौर संस्कारादि नियमबद्ध सुसंगठित समाज का ज्ञान नहीं था। उस ग्रायंधर्म के प्रसारक, नियंत्रक, व्यवस्थापक वर्ग को द्रविड कहा जाता था। अतः आर्यधर्मं का प्रसार करनेवाले ऋषि-मुनिवगं को द्रविड कहा जाता था। इस दृष्टि से द्रविड़ों की निगरानी या नेतृत्व में घार्यधर्म का विश्व-प्रसार हुआ। इसी कारण आयं और द्रविड शब्द वार-वार सर्वत्र सुनाई देते हैं। यूरोप में द्रविड़ का उच्चारण ड्रूइड हुआ।

इतिहास की उथल-पुथल में बड़े-बड़े जनसमूह सदियों का निजी प्रदेश छोड़कर दूर जा बसे। जैसे प्रलय होने पर मनुमहाराज के साथ कुछ लोग

मुरक्षित स्थान पर चले गए। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् मूसलास्त्र से हताहत यदु लोग डारका छोड़कर पश्चिमी देशों में चले गए। महमूद गजनबी, थोरी धादि इस्लामी धाकामकों ने भारत में जो धातंक मचाया उससे वस्त हिन्दू लोग समय-समय पर देश छोड़कर चले गए। सन् १६४७ में जब भारत के एक हिस्से में पाकिस्तान बना लालों लोग नई सीमा पार-कर पाकिस्तान में गए या मुकड़े हुए भारत में ब्रा बसे।

एक समय था कि विश्व के सारे जन वैदिकधर्मी यानी हिन्दू थे। जव से इन्हें छल-बल, धोसे से या प्रलोभन से ईसाई बनाया गया तबसे वे अपने मापको सलग सानने लगे। इस धर्मपरिवर्तन के कारण उनकी भाषा, रहन-सहस, पोणाक, सानपान सादि इतने बदल गए हैं कि हजारों वर्ष पश्चात वे सोग कहीं और से भारत हा बसे। किन्तु वह निष्कर्ष गलत होगा। सोग बही होते हुए भी धर्मपरिवर्तन के कारण उनके वर्ताव में आमुलाग्र परिवर्तन होकर वे किसी धन्य स्थान से आए हुए लगते हैं। जैसे इटली देण में ईमा पूर्व ७वी शताब्दी से ६००-७०० ई० तक एट सकन् सभ्यता का कुछ इतिहास मिलता है। तत्पश्चात् उनका अस्तित्व इतिहास से मिट गया-सा नगता है। इसका अर्थ यह नहीं कि सारे एट्र स्कन लोग यकायक इटली देश छोड़कर चले गए। विश्व इतिहास के ऐसे कई गलत सिद्धान्त ठीक करने की आवश्यकता है। हो सकता है कि जैसे-जैसे रोमन साम्राज्य का बोलबाला होता चला गया वैसे-वैसे एट्टुस्कन लोगों का नाम कालगति के कारण मिट गया या जानब्भकर मिटाया गया। जब सामूहिक देशान्तर का कोई प्रमाण नहीं मिलता तो किसी जाति का इतिहास लुप्त होने का कारण उसी देश के अन्तर्गत दुलंक या वैमनस्य में ढुँढ़ना योग्य होगा ।

# वैदिक संस्कृति का मूलस्थान

सूरत नगर के किसी इस्लामी शोधसंस्थान में कार्य करने वाले एक अरब ने मुक्ते पत्र द्वारा यह लिखा कि हिन्दू रहन-सहन और प्राचीन (इस्लामपूर्व) अरब रहन-सहन, विचारधारा आदि में इतनी समानता पाई जाती है कि इससे स्पष्ट है कि भारत में हिन्दू अमं अरबस्थान से प्राया।

उसका वह सुक्ताव स्वण्टतया पक्षपाती था। उस पत्र का एक झौर गुप्त हेतु यह सुक्ताना होगा कि जैसे प्राचीन समय में घरबों ने भारत को हिन्दू-प्रणाली दी बैसे ही सातवीं शताब्दी से इस्लाम दिया। यानी मानों जैसे घरबस्थान एक-से-एक बेहतर धर्मों का संचालक और उदार वितरक प्रसारक रहा है।

कई श्रोता या पाठक ऐसे कथनों से धोखा खा जाते हैं। जब किसी की बताया जाता है कि संस्कृत चौर चांग्ल भाषाओं में समानता इसलिए है कि वे भंग्रेजी संस्कृत से निकली है तो वह उल्टा यह पूछता है कि यदि ऐसा है तो ऐसा निष्कर्ष क्यों न निकाला जाए कि संस्कृत ही भांग्ल भाषा से निकली है ?

ऐसी समस्या का सीधा-सादा उत्तर यह है कि दोनों की भायु देखी जानी चाहिए। संस्कृत आंग्ल भाषा की पुत्री नहीं हो सकती क्योंकि आंग्ल भाषा एक या डेढ़ हजार वर्षों से प्राचीन नहीं है जबकि संस्कृत का अस्तित्व विश्व के आरम्भ से है।

वही बात अरबी पर लागू है। कट्टर और धर्माध मुसलमानों के अनुसार इस्लाम के पूर्व अरब में कोई स्थिरता और णान्ति थी ही नहीं। मारी सभ्यता, स्थिरता आदि इस्लाम ने आरम्भ की। यदि ऐसा हो तो इस्लाम पूर्व अरबों का कुछ योगदान भारत को या विश्व को हो ही नहीं सकता। वास्तव में मुसलमानों ने पक्षपाती प्रवृत्ति के कारण इतिहास को

उस्टा कर डाला है। धरबस्थान में इस्लामपूर्व णान्ति, स्थिरता और सम्मता थी। धरब लोग छल-बल से मुसलमान बनाए जाने के पण्चात् उन्होंने उसी दहणतबाद को यत्र-तत्र लागू कराकर मार-काट से विश्व में सहम्मदी पंच का प्रसार किया।

तथापि उस घरव व्यक्ति के पत्र से एक बात स्पष्ट हो जाती है। वह यह है कि इस्लामपूर्व घरवों का रहन-महन, त्योहार, व्रत, ख्रादि सारे हिन्दू प्रणानी के ही थे।

इस प्रस्य का मूल उद्देश्य इतिहास के उस लुप्त तथ्य से जनता को धवगत कराना है कि जिसे घाधुनिक परिभाषा में हिन्दूधमें कहते हैं वह बास्तव में बैदिक जीवन-प्रणाली है घोर वहीं प्रणाली भारत, घरवस्थान घादि सारे विश्व में कैसी होने के कारण किसी भी देश-प्रदेश की प्राचीन सभ्यता घवश्य भारत की वर्तमान हिन्दू सभ्यता जैसी ही दिखाई देगी।

मुन्य प्रजन तो यह है कि वह सभ्यता कहाँ धारम्भ हुई ? क्या वह भारत में निर्माण होकर धन्य देशों में गई या किसी धन्य प्रदेश से भारत में धाई ? इस जीवन-पद्धति का एक नाम है—धार्य जीवन-पद्धति ।

## विकृत इतिहास से मचा हाहाकार

इस प्रमन का सही उत्तर न जानते हुए कुछ विकृत घीर कपोलकित्यत तथ्य विक्वभर में रटाए जाने के कारण कई बार बड़ा हाहाकार मचा है। सन् १६३३ से १६४५ तक हर हिटलर जर्मनी का सर्वसत्ताधारी रहा। इसने यह रट लगा रखी थी कि जर्मन लोग मृलतः ग्रायं हैं ग्रीर ज्यू लोग धनायं है। घतः ज्यू लोगों को या तो मार डालना चाहिए या जर्मनी से निवास देना चाहिए। हिटलर के इस दुरायह के कारण, कहते हैं, उसने साठ लाक ज्यू लोग मार डाले। ग्रायं-ग्रनायं शब्दों की ठीक-ठीक व्याख्या या व्याप्ति न समझने के कारण कितना बड़ा हाहाकार मच सकता है इसका यह एक प्रबल उदाहरण है। ऐसे कितने ही ऐतिहासिक ग्रम प्रसृत होने से कितने ही धालक मचे होंगे यह एक मंगोधन का बड़ा उद्वोधक विषय हो सकता है।

हिटलर धोर पर्याय से पाण्चात्य प्रणाली के सारे विद्वान् आर्य को

जाति समक्ष बैठे, यह उनकी पहली गलती है। उन्हें यह जानना प्रावण्यक या कि आयं तो बैदिक जीवन प्रणाली का नाम था। वह जीवन-प्रणाली प्राचीनकाल में सारे विश्व में प्रमुत होने के कारण, यूरोपीय लोगों जैसे ही, अरव, ईरानी, भारतीय, यहदी सारे ही आयं थे। यहदी लोग मुलतः भगवान् कृष्ण के यदु लोग थे। इन्हें द्वारका छोड़कर लगभग ५) हजार वर्ष पूर्व अन्यत्र जाकर वसना पड़ा। वे विभिन्न टोलियों में जैसे अनेक देशों में गए वैसे जमंनी में भी जा बसे। अतः जमंनी के मूल निवासियों में और नये आए यहदियों में कुछ अलगाव-सा रहा। तथापि यहदि भी तो आयं ही थे। भगवद्गीता के प्रवर्तक भगवान् कृष्ण को जाति के यदुवंशी भला आयं के अतिरिक्त हो ही क्या सकते थे। तथापि विकृत इतिहास पढ़ाये जाने के कारण हिटलर की मनोवृति भी विकृत हो गई और उनने यहदियों को निवंश करने का बीड़ा उठाया।

वैदिक संस्कृति को ही प्रायंधमं कहते हैं। इसी प्रकार सनातन धमं श्रीर हिन्दू धमं यह भी उसी सभ्यता के ग्रन्थ नाम है। वेदों में उस प्रणाली के मूल नियम श्रीर स्वह्म पाए जाते हैं इस श्रथं से वह वैदिक सभ्यता है। जिस प्रणाली में श्रात्मा को अपने-आपको उन्नत करते-करते परोपकार, सत्य, श्राहंसा धादि के मार्ग से मोक्ष प्राप्त करनी है उसे धायं भी कहते हैं। श्रायंधमं वह है जिसमें श्रेष्ठतम उन्नति का मार्ग श्रनिवायं कहा गया है। सनातन इसलिए कहलाता है कि उस जीवन-प्रणाली के नियम किसी भी श्रुग में, विश्व के किसी भी प्रदेश में, सभी व्यक्तियों पर लागू होते हैं। हिन्दू शब्द सिध् शब्द का श्रीर इंदु शब्द का प्यायी उच्चारण है। हिन्दू धमं यानी सिन्धु धमं जो सिन्धु नदी के प्रदेश में प्रथम प्रारम्भ हुआ। इंदु यानी चन्द्रमा जैसे नग०य स्रवस्था से पूर्णत्व के प्रति जाने का मार्ग बतजाने वाला धमं। उसी इंदु शब्द का ही यूरोपीय लोगों ने 'इंदीय' (India) (देश) धीर मुसलमानों ने 'हिदीय' ऐसा श्रपश्रंश किया।

आयंधमं किसी भी जाति या पंथ को मनुष्य अपना सकता है। क्योंकि जो भी आयंधमों के नीतिनियमों के अनुसार चलने का ध्येय रसे या उसका यादर करे, वह आयं है। ऐसा मनुष्य पापभीक, अनुशासित, सभ्य और सुसंस्कृत होना चाहिए। महम्मद या ईसामसीह जैसे किसी एक व्यक्ति को XAT,COM

परम नेता मानकर उसके साच धपने भाषको जिसने जकड़ न लिया हो ऐसा व्यक्ति भागं कहलाने योग्य होता है। इसके विपरीत जो व्यक्ति ववंर, क्र ग्रस्थवस्थित, ग्रानियमित, ग्रसत्य व्यवहार करे वह ग्रनायं है।

मुख्ट-उत्पत्ति के समय महाविष्णु द्वारा प्रचलित की गई वैदिक सभ्यता सारे विश्व में प्रसुत थी। इसके दो प्रकार हो सकते हैं-एक तो यह कि विस्व भर में जो बैदिक संस्कृति शुरू से ही थी वह सुकड़ते-सुकड़ते केवस भारत में हो रह गई क्योंकि इतरत्र के लोग अपने-आपको बौद्ध, ईसाई या इस्तामी कहकर धलग रहने लगे। धतः यह भ्रम उत्पन्न हो सकता है कि प्राचीन विश्व में बैदिक संस्कृति भारत द्वारा फैलाई गई।

इसरा पर्याप यह हो सकता है कि सिन्ध-गंगा-यमुना और तिब्बत के प्रदेश में यह संस्कृति सुष्टि-उत्पत्ति के समय से बारम्भ हुई और 'कृण्वन्तो विश्वमार्यम् नहने वाले इविद्रों ने (यानी ऋषि-मुनियों ने) उसे महाविष्ण् की शाजा से सारे विश्व में फैलाया।

प्राप्त सुधों के बाधार से वह दूसरा पर्याय प्रधिक उचित और तथ्य-पूर्ण जान पहता है। वे साधार इस प्रकार हैं। कैलाश और मानस-सरोवर, धारम्म से ही इस संस्कृति के घाधार केन्द्र है। तिब्बत शब्द 'त्रिविष्टप' वानी 'स्वगं' इस पर्य का योतक है। यह तभी हो सकता है जब स्वगं द्वारा प्रथम पीड़ों के मानवों का वहाँ निर्माण किया गया। भगीरथ के यत्नों से गंगायतरण उस प्रदेश में होना इसी तथ्य की पुष्टि करता है।

सारे विषव में वैदिक संस्कृति महाभारतीय युद्ध तक पूर्ण रूप से थी। वत्यक्ष्वात् वह ट्टी-फ्टी अवस्था में चलती रही। सन् ३१२ ईसवी में रोमन समाट् कांस्टटाईन के ईसाई बनने पर उसकी रोमन सेना के छल-बल से सारं बरोप को ईसाई बनाने का चक्र चलाया । तत्पश्चात् ६०० वर्षों में सारा गुरोप ईसाई बनाया गया ।

इधर घरबों को सातवीं जताब्दी से बलात् मुसलमान बनाने का कुचक धारम्भ हुया। धरव स्वयं मुसलनान बन गए ग्रीर उन्होंने एक सहस्र वर्षो के बारमण से कई बन्ध देशों की जनता को छल-वल से मुसलमान बनाया। प्रतादि काल से प्रावतक के इतिहास का यही संक्षिप्त व्योरा है।

बद स्थून रूप से देवल भारत, नेपाल बीर वालि द्वीप में हिन्दू,

वैदिक, सनातन, आर्य धर्म शेष है। विश्व के प्रत्य देशों के दबाव, प्रज्ञान स्नादि कारणों से बौद्ध, ईसाई या महम्मदी धर्म के प्रपन-प्रापको प्रनुपायी मान लेने के कारण वे वैदिक धर्म से विछुड़ गए हैं। इतना ही नहीं प्रपितु गलत इतिहास पढ़ाए जाने के कारण हिटलर जैसे व्यक्ति ने भुला दिया कि म्लतः वे सारे हिन्दू ही रहे हैं।

ग्रतः इस ग्रन्थ से विधर्मी पाठकों को उनकी ग्रपनी प्राथमिक देवी वैदिक संस्कृति में लौट आने की प्रेरणा मिलनी चाहिए तथा वैदिक धर्म के पाठकों को यह प्रेरणा होनी चाहिए की वे अयक यन करके प्रत्येक विधर्मी को बार-बार स्नेहमय निमन्त्रण देकर हिन्दू धर्म में फिर सम्मिलित कर लें।

जैसे किसी हिन्दू व्यक्ति के चार पुत्र हैं। दैववशात् उनमें से तीन कमशः बौद्ध, ईसाई ग्रीर महम्मदी बन गए। तब भी उनके ग्राचार-विचारादि उस चौथे भाई जैसे ही होंगे जो हिन्दू ही रहा हो। तयापि धमं-परिवर्तन किए हुए अन्य भाई शनै:-शनै: निजी विभक्तता दर्णाने के लिए कुछ अलग, अटपटे व्यवहार या चिह्न अपना लेंगे। करते-करते वे यह भी भूल जाएँगे या लोगों को भुलाने का यत्न करेंगे कि वे कभी हिन्दू थे। वर्तमान बौद्ध, इस्लामी और ईसाइयों का यही हाल है। उनके पूर्वज कभी हिन्दू थे। इसका उल्लेख वे टालते रहते हैं और ऐसा ढोंग करते हैं जैसे वे विक्व के आरम्भ से ही वे बौद्ध, ईसाई या महम्मदी रहे हैं। इतिहासवेताओं को इस रहस्य को बार-बार खोलते रहना चाहिए।

हिन्दुओं को इस वात का गर्व होना चाहिए कि छल-बल से विश्व का प्रधिकांश भाग विधर्मी बनाया गया तब भी वे ग्रपनी प्राचीन देवी वैदिक संस्कृति को टिका पाए हैं।

एडवर्ड पोकॉक (Edward Pocock) अपने 'India in Greece' नाम के ग्रन्य में पृष्ठ २५१ पर लिखते हैं, "सर विलियम् जोन्स का निष्कर्ष था कि प्राचीन ईरानी, हब्शी, मिस्री, फिनीशियन, ग्रीक, टस्कन, सीवियन्, गोठ, सेल्ट, चीनी, जापानी और पेस के नोगों की सभ्यता की तरह भारत की सभ्यता भी अनादि रही है।" सर विलियम जोन्स ने बड़े पते की बात कही है तयापि दुर्भाग्यवश वे स्वयं उसे ठीक समक्र नहीं पाए हैं। ऊपर

जितने नाम दिए हैं उनकी सम्पता एक-दूसरे से भिन्न घोड़े ही थी। वे सारे लोग बैदिक संस्कृति के ही तो अनुपायी थे। उनकी सभ्यता भी भारतीय सम्मता जैसी ही प्राचीन थी इसीलिए लगता है कि वह भी वैदिक सम्यता ही थी। उस सभ्यता का नाम आयंधमं था। अतः विश्व के प्रधिकांग स्रोग प्रपने प्रापको धार्य कहते हैं यद्यपि उनके देश-प्रदेश, धर्म मोर जाति भिन्त-भिन्त हैं। मौर मार्य लोग सर्वत्र होने के कारण आर्य लोग कहाँ से बाए ? इस प्रश्न के उत्तर में लाश्चात्य विद्वान् या उनके अनुयायी पामीर, तुकंस्थान, मेसोपोटामिया, उत्तरी ध्रुव ख्रादि विविध प्रदेशों को बायों का मुलस्यान कहते रहे। यह भ्रम उत्पन्न होने का कारण यही था कि मण्ट-उत्पत्ति समय से या उसके तुरन्त पश्चात् आर्यं, वैदिक, सनातन हमें सब प्रदेशों में फैला हुआ था।

बावंधमं ही सारी मानवजाति का मूल धर्म है, यह ज्ञात कराने से एक मुख्त ऐतिहासिक तथ्य तो सोगों को धवगत होगा ही किन्तु एक और लाभ यह है कि जागतिक शान्ति, एकता, न्याय और सुख का मार्ग भी मिलेगा। मैदिक जीवन-पद्धति की समाज-रचना ग्रधिकतम सुख, शान्ति श्रीर सद्भाव कायम रहे, इस उद्देश्य से बनाई गई थी।

एडवर्ड पोकॉक ने घपने ग्रन्थ 'India in Greece' के पुष्ठ २४६ पर प्रोपेसर विस्तान का निष्कर्ष उद्धत किया है कि "पुराणों में वर्णित तथ्य, परम्पराएँ और संस्थाएँ क्या किसी एक दिन प्रस्थापित हो सकती हैं। घरे भव्या ईसाई सन् के तीन सी वर्ष पूर्व भी उनका अस्तित्व पाया जाता है जिससे वह बहुत प्राचीन लगते हैं-इतने प्राचीन कि उनकी बराबरी अन्य बोई भी प्रणाली नहीं कर मकती।"

सर विलियम् जोन्स, विलफोडं, टाँड, कोलबुक ग्रादि कई यूरोपीय विद्वानों का निष्कर्ष है कि पुराणों में मानव की प्राचीनतम घटनाग्रों और परम्परामों का वर्णन है। उसके मागे विश्व को सब यह भी जान लेना चाहिए कि वे परम्पराएँ पूर्णतया वैदिक ही हैं और वे विश्व के सारे प्रदेशों में जागू थीं, केवल भारत में ही नहीं।

भारत ही उस प्रणाली का उद्गमस्यल या इसके कुछ प्रमाण हम कपर देख चुके हैं। एक धोर प्रमाण यह है कि वह प्रणाली पूर्णतया भारत में अविशिष्ट है। अन्य प्रदेशों में से वह नष्टप्रायः ही हो गई है जैसे किसी वटवृक्ष की जड़ें तो मूलस्यान पर कायम रहें और दूर-दूर तक फैली उसकी शाखाएँ काटी जाएँ। यह इसी कारण हुम्रा कि देश-प्रदेश में सारे ही जन बलात् ईसाई और इस्लामी बनाए गए और उनकी इमारतें, मन्दिर ब्रादि गिरजाघर, मस्जिदें स्रीर मकबरे घोषित कर दिए गए।

वैदिक धर्म की जड़ें भारत में थीं इसीलिए तो यहाँ लगातार १२३४ वर्ष पिष्वमी प्रदेशवर्ती इस्लामी और यूरोपीय हमलावरों के स्राक्रमण होते हुए भी भारतीय वैदिक क्षत्रिय जाति ने इनका डटकर कड़ा प्रतिरोध किया भीर उस भीषण एवं प्रदीघं संघषं के पण्चात् णत्रु का नामोनिशान मिटा-कर भारत को स्वतन्त्र किया। क्या ऐसे १२३५ वर्षों के युद्ध का इतिहास में और कहीं उल्लेख है ? वह संघर्ष केवल पराए ब्राकामकों के विरुद्ध ही नहीं था अपितु उन करोड़ों एतद्देशीय वगलबच्चों के विरुद्ध भी या जो बलात् मुसलमान ग्रीर ईसाई बनाए जाने पर भी ग्रपनी मूछों पर ताब देकर विधर्मी और विदेशी शत्रुग्रों का ही साथ देते रहे।

इतनी निग्रही और दैवी निष्ठा की उस प्रणाली का स्रोत भारत ही था ग्रौर सारे प्राचीन विश्व में वही प्रणाली प्रमुत्त थी इसको मानने वाले ग्रौर भी पाश्चात्य विद्वान् हैं।

विलियम ड्यूरांट नाम के एक अमेरिकन ने 'The Story of Civilization' (संस्कृति की कथा) नाम का १० भागों का एक ग्रन्थ लिखा है। उसमें वे लिखते हैं, "जैसे भारत ही मानव जाति की माता है उसी प्रकार संस्कृत ही विश्व की सारी भाषाओं की जननी है। संस्कृत में ही हमारा दर्शनशास्त्र पाया जाता है, गणित का भी स्रोत वही है, ईसाईपंथ में गड़े आदर्शों का उद्गम भी भारत ही है। स्वतन्त्रता, जनशासन आदि सारी प्रयाएँ भारत- मूलक होने के कारण भारत ही विविध प्रकार से मानवी सभ्यता की जननी है"।

भारत का सही मूल्यांकन यही है। क्योंकि एक वत्सल माता की तरह भारत ने ही तो प्रत्यक्ष रूप से ग्रीर सांस्कृतिक दृष्टि से मानवता को उत्कट मातृभाव से पाल-पोसकर बड़ा किया। जैसे किसी माँ की गोद में खिले-सेले, फले-फूले बालक बड़े होकर विविध क्षेत्रों में अपना कर्तृत्व बतलाते हैं

उसी प्रकार विभिन्न देशों की प्रणालियां भारत से ही तो निकली हैं। उसी कारण जनकी भाषाएँ, प्रयाएँ, देवकवाएँ, स्थापत्य, विद्याप्रणाली, परिभाषा आदि सारे क्षेत्रों में एक समानवा का सूत्र दिलाई देता है। काजण्य विवानिस्टिश्चनां (Count Bionstiarna) ने अपने 'The Theogony of the Hindus' ग्रन्थ में लिखा है कि ''हिन्दू लोग ग्रीकों से कितने ही ब्रधिक ब्रयसर होने के कारण वही ग्रीकों के गुरु रहे होंगे और

ग्रीक लोग हिन्द्घों के गिष्य"। इससे यह जात हो जाता है कि जैसे किसी सरोवर से नलकों द्वारा

पर-पर में जल पहुँचाया खाता है या जैसे हृदय की धक्-धक् णरीर के प्रत्येक प्रवयव को इधिर पहुँचाती रहती है उसी प्रकार भारत से सारी विद्या, कताएँ, भाषा, परम्परा सारे प्रदेशों में गई तो ग्रीस देश में भी पहुँची। किन्तु इससे पाटक यह न समक्त बैठें कि आज की तरह भारत धौर ग्रीस कोई बिन्न देश थे। उस प्राचीन काल में तो सारे प्रदेश मानो जैसे एक ही बैदिक संस्कृति के अगप्रत्यंग थे जिन्हें भारत हृदय की धड़कन और मन की ब्रेरणा जैसे चेतनास्रोत पहुँचाता रहता। ईसाई या इस्लामी पंथों ने जैसे विक्य में हाहाकार घोर धातक मचाकर गिरे-पटके-दबाए लोगों पर सवारी की या फोडों की भाति मानवजाति को द:शी धौर दलील किया वैसे भारत ने कभी नहीं किया। भारत ने लो सब को वात्सल्यभरा निजी दूध पिलाया धीर उन्हें भली प्रकार घेंगुली पकड़कर घीर लेखनी पकड़वाकर बनाया, जिलाया, जान दिया, मनोरंजन किया, संगीत आदि कलाएँ विवालाई और उत्पर से बाशीबांद दिया, बादण दिया कि बेटा ! सबसे मिसजुलकर रहना, निजी स्वायं के लिए, धर्माधता से, असुया से, कोध-लोध और मोह की लपेट में धाकर निजी कलंब्य निभाने में कदापि कसूर न हो। प्राप्तिर ध्येय-निष्ठा घीर कर्तव्यपरायणता ही तो सर्वोत्तम भावणे है। संबद धीर धड़बनें तो जीवन में धातों ही रहती है। फिन्तु ऐसे समय में भी जो सैनिक अपने स्वामी के ध्वेय के लिए लड़ता रहे, जो पति-पत्नी एक-दूसरे को बन्तर न दे, दो माता-पिता घोर पुत्र अपना धर्म न छोड़ें बही तो इस जीवन की ईश्वरीय कसोटी में उत्तीण होकर मोक्ष पाते हैं। जी द्रयमगाकर प्राणभय या अलोभन के कारण धपना कलंड्य छोड़ देते हैं वे इस विश्व की ईश्वरीय परीक्षा में अनुत्तीणं माने जाते हैं और ऐसी घाटमाओं को जीवन नक में जन्मजन्मान्तर में गोते खाने पहते हैं।

काउण्ट विद्यानस्टिधनां के ऊपर निदिष्ट प्रत्य में पृष्ठ १६६ पर जल्लेख है कि "विश्व में हिन्दुओं की कोई बराबरी नहीं कर सकता। हिन्दुओं की उच्च सभ्यता फैलते-फैलते पश्चिम में इथियोपिया, ईजिप्त यौर फिनीशिया तक गई, पूर्व में स्याम, जीन और जापान तक पहुँची, दक्षिण में सीलोन और जावा, सुमात्रा तक फैली और उत्तर में ईरान, चैन्डी और कॉलचिस होते हुए ग्रीस और रोम तक फैली और अंत में तो सुदूर के हायपरबोरिश्वन्स (Hyperboreans) के प्रदेश में भी जा धमकी"।

एडवर्ड पोकॉक 'India in Greece' ग्रन्थ में लिखते हैं, ''ग्रीस का सारा समाज, सैनिकी या नागरी, प्रमुखतः एशियाई धौर धिषकतर भारतीय ढाँचे का था। इससे पता लगता है कि भारतीयों द्वारा उस प्रदेश को बसाने के कारण वहाँ उनका धमं धौर भाषा दीखती है। भारत से जो राजकुल या सरदार दरबारियों के घराने यकायक लुप्त से हो गए वे ही ग्रीस देश में प्रकट होकर ट्रॉय के समरांगण में लड़े थे"।

### प्राचीन विश्व की एकमेव भाषा संस्कृत

यूरोपीय सभ्यता का स्रोत ग्रीस देश माना जाता है। भौर ऊपर जैसे दर्शाया है ग्रीकों की सभ्यता का उद्गम भारत है। भारत की सभ्यता थी वैदिक । इससे स्पष्ट हो जाना चाहिए कि वैदिक संस्कृति ही सारे विश्व की सभ्यता का मूल स्रोत है। बैदिक सभ्यता की एकमेव भाषा संस्कृत ही थी । उसके सारे मन्त्र, ग्रन्थ, तन्त्र, विद्याएँ, कलाएँ, मनोरंजन शास्त्र घादि का माध्यम संस्कृत ही थी। घतः संस्कृत ही विश्व की मूलभाषा रही है।

सर भायभॅक टेलर (Sir Issac Taylor) ने 'Origin of the Aryans' नाम के निजी ग्रन्थ में पृष्ठ १ पर लिखा है- "विविध दर्शन-शास्त्रों का तुलनात्मक ग्राष्ट्रयम कर ग्रॅडेलंग (Adelung) (एक जर्मन विद्वान्) ने यह निष्कर्षं निकाला कि मानवी सभ्यता का भारम्भ कश्मीर में हुआ। वही 'स्वगं' था। घंडेलंग का घौर एक निष्कर्ष, जिसे बड़ी मान्यता प्राप्त हुई, यह है कि मानवता का धारम्भ पूर्ववर्ती प्रदेशों में होने

के कारण इवेरियन्स (Iberians) श्रीर सेल्टस् (Celts) जैसी पश्चिमी

जातियाँ वहीं से निकली होंगी"। अपर कहे तथ्य में हम योहा परिवर्तन सुभाना चाहते हैं। प्राचीन

काल में विविध्यप (यानी तिब्बत उफ्र स्वगं) घफगानिस्तान तक के पूरे हिमालयी प्रदेश को कहा जाता था। उस प्रदेश में कश्मीर का भी ग्रन्तर्भाव होता था। सेल्टस् धोर इबेरियन्स जैसी पश्चिमी समभी जाने वाली बातियाँ मूलतः उसी हिन्दू बंदिक 'स्वगं' से निकली होंगी यह कहने के बबाब ऐसा कहना पश्चिक योग्य होगा कि विश्व के प्रत्येक प्रदेश में रहने-बाते जन मूनतः पूर्णतया वैदिकधर्मी थे। महाभारतीय युद्ध के संहार से संचार घोर सम्पकं के सब साधन टूट गए। झतः जो जाति या जनसमृह कारत से ब्रधिक दूर बीर संचार तथा सम्पर्क के साधनों के शभाव में वैदिक संस्कृति से पश्चिक विखुड़े रहे उनके रीति-रिवाज अधिकाधिक भिन्न होते बए। जो जनसमूह भारत से भीर उसकी वैदिक संस्कृति से अधिक सम्बद्धं में रहे, उनको प्रया और जीवन-प्रणाली बड़ी मात्रा में वैदिक ही रही। भागे चनकर जो जन ईसाई भीर इस्लामी बनाए गए उन्होंने वैदिक संस्कृति से निजी भिन्नत्व बतलाने के लिए दुराग्रह ग्रोर शत्रुभाव से खान-पान, रहन-सहन, भाचार-विचार, बोलचाल ग्रादि में ग्रामुलाग्र परिवर्तन काना कुरू किया। इसी से वह भावना जाग उठी कि मुसलमान कहलाने वाला प्रत्येक व्यक्ति उस व्यवहार को सही माने जो हिन्दू प्रथा के पूर्णतया विरुद्ध होगा। जैसे सूर्यास्त से नया दिन मानना, पश्चिमाभिमुख होकर प्रायंना करना इत्यादि"।

एक क्रेंच नेतक कड़मी (Cruiser) ने लिखा है, "विश्व में यदि ऐसा कोई देश है जो मानवता का पलना होने का दावा कर सकता है या आरम्भ से मानव का निवासस्थान रहा और जहाँ से प्रगति और ज्ञान की लहरें सबंब पहुँचकर मानव का पुनरुज्जीवन होता रहा, तो वह देश भारत ही

कुरमें जैसे पाश्चात्य विद्वानों का यह अनुमान कि मानव मूलत: वन्य घवस्या से धीरे-धीरे उन्नत होता गया, ठीक नहीं है। मानव का आरम्भ इतयुग के देवी, उच्च प्रगत स्तर से हुया।

उस समय उच्चतम वैज्ञानिक शोधसामग्री तो उपलब्ध यी ही किन्तु वर्तमान युग के वेश्याव्यवसाय, स्त्रियों से होने वाले अन्य सामाजिक दृब्यंबहार, दुबंल चारिव्यहीन समाज, लूटमार आदि दोष प्रकट नहीं हुए थे। वैदिक समाज अविभक्त कुटुम्ब पद्धति और व्यावसायिक संगठनों में बँधा हुआ रहता था। वर्तमान समय में वह इतना टूट-फूट रहा है कि पति-वत्नी ग्रीर बच्चे तक एक-दूसरे से बिछुड़ रहे हैं।

वॅडेल (L. A. Waddell) नाम के एक यूरोपीय लेखक का निष्कर्ष & (Phoenician Origin of the Britons, Scots and Anglo-Saxons ग्रन्थ की भूमिका लिखते हुए पृष्ठ १० पर कहा है), "प्राचीन सभ्यताओं में जो समानता दीखती है उसका रहस्य समक्त में नहीं ब्राता था। अब पता लगता है कि वह किसी उन्नत सम्यता के अंग-प्रत्यंग रहे और विश्व में फैले। वह उन्नत लोग भार्य कहलाते थे। उन्हीं का एक भाग फिनीशियन्स (यानी पणि या फणि) लोग सागर पारकर सर्वत्र जा बसे।

ग्रायं धर्म था, जाति नहीं थी। उस दृष्टि से ग्रायों के विश्वप्रसार का वॅडेल का सिद्धान्त सही है।

एच० एच० विल्सन (H. H. Wilson) (एक पाश्चात्य विद्वान्) ने ग्रॉक्सफोर्ड में प्रकाशित विष्णु पुराण के संस्करण की भूमिका लिखते हुए (पृष्ठ C ii पर) लिखा है, "संस्कृत भाषा के गुणविशेष विश्वभर की भाषात्रों में पाए जाने के कारण उन सबका प्रसार उस एक केन्द्र-स्थान से हुआ होगा जहां मानव आरम्भ में बसता था"।

The Teaching of the Vedas ग्रन्थ के पुष्ठ २३१ पर फादर फिलिप्स (Father Philips) ने लिखा है, "बाइबिल के पूर्वभाग (Old Testament) का इतिहास ग्रीर कालकम के बारे में जो ग्राधुनिकतम संशोधन हुया है उससे हम यह कह सकते हैं कि ऋग्वेद प्राचीनतम ग्रन्य है। केवल आयों का ही नहीं अपितु सारे मानवों का। प्रतः यह निष्कर्ष प्रनिवायं हो जाता है कि वैदिक प्रायों के उच्च ग्रीर श्रेष्ठ सिद्धान्त प्रारम्भिक देवी ब्राविष्कार द्वारा ही ज्ञात कराए गए थे।"

फादर फिलिप्स का निष्कषं स्थूल रूप से तो ठीक है। किन्तु ऋग्वेद कोई एक अकेला ग्रन्थ नहीं है। चारों वेद एक साथ ही प्रकट हुए, न कि

धत्य-धत्य समय पर । उसी प्रकार 'बायं' एक जाति नहीं थी। वह मानव की मूलतम देवदत्त

जीवन-प्रणाली है।

ईसाई घोर इस्लामी लोग अपने आपको किताबिया (यानी बाइबिल या क्रान जैसे एक विभिष्ट धर्मग्रन्य के धनुयायी) कहते हैं। यह उनका दावा ठीक नहीं है। वेद, ऋँद सबेस्ता सादि भी तो धर्मग्रन्य ही हैं। सतः किताबियों तो सभी है। घन्तर इतना ही है कि ईसाई भीर इस्लामी कहलाने वालों ने अपना मूल देवी प्रन्थ 'वेद' से नाता तोड़कर कृत्रिम मानवलिकित बन्य को धपनाया ।

# प्राचीन विश्व में भारत की ख्याति

भारत ही विश्वप्रसृत वैदिक सभ्यता का केन्द्रस्थान रहा है। बटवृक्ष जैसे उसकी कई मूल शाखाश्रों से लटकते-लटकते नये-नये प्रदेशों की भूमि में प्रवेश कर इस धर्म वृक्ष का विस्तार ग्रीर छत्रछाया बढ़ाते रहे हैं।

इसके ग्रमरत्व, ग्रखण्डत्व का कोई दैवी रहस्य है। इस्लामी ग्रोर ईसाई भ्राकामकों ने उस सनातन वैदिक वृक्ष को सातवीं शताब्दी से बीसवीं शताब्दी तक नष्ट करने के लगातार यत्न जारी रखे किन्तु वे सारे ग्रसफल

एक मुसलमान कवि मौलाना ग्रल्ताफ हुसेन ग्रली ने उस रहस्य को पहचानते हुए सखेदाश्चर्य प्रकट करते हुए कहा--

वो दीने हजाजी का बेबाक येड़ा। निशाँ जिसका श्रवसाए श्रालम में पहुँचा। न कुल्सम में भिक्तका न सेहों में झटका। मुकाबिल हुआ कोई खतरा न जिसको। किए पैस पर जिसने सातों समन्दर। वो डूबा दहाने में गंगा के आकर।

कवि कहता है कि "इस्लाम की सेना से लदी नौकाएँ बड़े गर्व से इस्लाम का विजयी ठवज लहराते हुए सातों समुद्र पार करती गईं। कितने ही कड़े विरोधों पर ग्रीर कठिन परिस्थितियों पर उन्होंने मात की। किन्तु जब वे गंगा की लपेटों में घाईं तो डूवकर नामशेष हो गईं।"

ऐसा है भारत भीर ऐसा है हिन्दुत्व का गौरव। वैदिक सम्राट् भरत प्रलय के पश्चात् विश्व के सम्राट् हुए तब से सारे विश्व का भारतवर्ष नाम पड़ा। वर्ष शब्द पूरी गोल पृथ्वी का निदर्शक है। ग्रांग्ल शब्द गुनिवर्ष (universe) में भी वही संस्कृत शब्द उसी अर्थ से रूढ़ है। बारह मासों का

एक वर्ष वह कहा जाता है तो वहाँ भी वर्ष शब्द पूरे गोल ऋतुचक्र का बोतक है। बोरब-पाण्डव उस बंदिक विण्य के अन्तिम सम्राट् थे। महा-भारतीय वृद्ध के भपार जनसंहार से बैदिक विक्वसास्त्राज्य के टुकड़े हो यए घोर विक्व की गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली भंग हो गई। आयुर्वेद की पढ़ाई भी बन्द हो गई। चातुवंण्यं धर्माध्यम-व्यवस्था टूट-फूट गई। अतः महा-भारतीय युद्ध के पश्चात् उस बैदिक विश्वसाम्राज्य की सीमाएँ सुकुड़ते-मुक्डते वर्तमान हिन्दुस्थान के कुछ हिस्से में ही वह विद्यमान है। इस प्रकार पाँच सहस्र वर्ष पूर्व के महाभारतकाल से विद्यमान लघुभारत तक का मुसंगत, समण्ड, व्यवस्थित इतिहास प्रस्तुत करनेवाला यह प्रायः पहला ही ग्रन्थ होगा ।

एक समय सारे सप्तलण्ड पृथ्वी में वैदिक साम्राज्य था। तत्पश्चात् प्रफीका में केवल बन्य जीवन ही रहजाने से उस खण्ड से वैदिक संस्कृति का सम्बन्ध टूटा। सन् ३१२ के घासपास रोमन सम्राट् काँस्टण्टाइन के ईसाई हो जाने पर छह सी वर्षों में शर्न:-शर्न: सारा यूरोप ईसार्ड वनने से उसका भारत को बंदिक संस्कृति से नाता टूटा । तत्पश्चात् तुर्कस्थान रशिया स्रादि देशों से चीन, जापान तक के देश वैदिक संस्कृति अपनाते रहे। इस्लामी धौर युरोपीय बाक्रमणों के कारण भारत परतन्त्र होने से शनै:-शनै: उन देशों का भी बैदिक संस्कृति से नाता टूट गया ।

भारत देश का नाम हिन्दुस्यान उफं इन्दुस्थान भी ग्रति प्राचीनकाल से है। यह कहना योग्य नहीं होगा कि यह नाम तिरस्कृत भावना से अरबी मौर ईरानियों ने भारत को चिपका दिया है। इस्लामी साहित्य में हिन्दू भीर हिन्दुस्थान गौरवपूर्ण शब्द भी रहे हैं।

कई भारतीय विद्वानों का धायह है कि इस्लामी गाली सदृश्य प्रयोग से 'हिन्दुस्थान' और 'हिन्दू' शब्द इतने घृणित हो गए हैं कि हमें वे दोनों कब्द त्यागकर उनके बदले 'भारत' घोर 'भारतीय' संज्ञाओं का प्रयोग करना चाहिए। किन्तु ऐसा करना बुद्धिमानी नहीं होगी। लोग किसी नाम से चिड़ाते हैं उसे यदि व्यक्ति त्याग दे तो चिड़ानेवाला व्यक्ति नए धारण किए नाम में भी तिरस्कार भर देगा।

नाम कुछ भी हो, वह धारण के ब्यक्ति के प्राचरण के प्रनुसार उस

नाम की क्याति या निन्दा होगी। यदि हिन्दू बलवान और शूर हों तो लोग हिन्दू ग्रीर हिन्दुस्थान नामों से डरेगे। यदि हिन्दू शिविल, बावले, दुवंल, श्वविष्वसनीय आदि प्रतीत हुए तो हिन्दू या हिन्दुस्थान शब्द निन्दाब्यं इक धौर उपहासात्मक णव्द बनेंगे। श्रतः श्रच्छा तो यह होगा कि हिन्दू स्वार्थ धीर कायरता को त्यागकर शत्रुओं पर टूट पड़ना सीखें। इससे अपने आप हिन्दू और हिन्दुस्थान यह दोनों संज्ञाएँ शत्रु के मन में भी भय धौर बादर की पात्र समभी जाएँगीं।

इस सम्बन्ध में एक लक्षणिक कथा है। एक ब्यक्ति का नाम उसके माता-पिता ने 'ठण्ठण् पाल' रखा था। बड़ा होने पर उसके साथी उसे चिढाने लगे। तंग आकर ठण्ठण्याल दूसरा 'ग्रच्छा' नाम चुनने के लिए घर से निकल पड़ा। जाते-जाते उसने एक ग्रंत्ययात्रा देखी। मृतक का नाम पुछा तो वह निकला 'स्रमरनाथ'। ठण्ठण्पाल सोच में पड़ गया कि जब मरना ग्रटल था तो 'ग्रमरनाथ' नाम कितना ग्रटपटा सिद्ध होता है। ग्रागे चला तो एक भिखारी सामने ग्राया। उसका नाम पूछा तो वह था क्वेर। यहाँ भी नाम और दैवगति मुसंगत नहीं दिखी। ग्रीर ग्रागे जाने पर एक दरिद्र महिला जंगल में सूखी टहनियों का इंधन जमा करती दिखाई दी। नाम पूछने पर पता लगा कि उसका नाम था लक्ष्मी। लक्ष्मी बेनारी इँधन भी खरीद नहीं सकती थी। यह सब देखकर बेचारे ठण्ठण्यान ने निणंय लिया कि जो नाम उसे माता-पिता ने दिया है वही ठीक है। किसी के चिढ़ाने से नाम पटककर भाग पड़ना कोई वहादुरी थोड़ी ही है। प्रच्छा तो यह है कि शत्रु के मन में उसी नाम की दहशत और उसी के प्रति सादर निर्माण हो ऐसा कायं करे।

सिन्धु शब्द का उच्चारण हिन्दू करना केवल मुसलमानी प्रयानहीं है। स्रोर कई प्रदेशों में 'स' का उच्चारण 'ह' में किया जाता है। भौग्ल भाषा में ही देखें। मूल शब्द Demisphere होते हुए भी उसे वे hemisphere बोलते हैं भौर लिखते हैं। सप्ताह शब्द का हप्ता उच्चार होता है।

भारत ही के सौराष्ट्र प्रदेश के सारे हिन्दू लोग 'समका' के जाए 'हमभा', साढ़ेसात का हाडाहाथ, सत्यानन्द का हत्यानन्द, सोमनाथ का

होमनाय बादि उच्चारण करते रहते हैं। इन सब उदाहरणों से विशव में

मां घोर हा के उच्चार एक-दूसरे में बदल जाते हैं। हिन्दु भौर सिन्धु उच्चार सालों वर्ष प्राचीन होते हुए यदि गत ७००-

= वर्षों में कुछ पराए प्राकामकों ने यदि उस शब्द को घृणात्मक अर्थ चिपका दिया होतो उससे घवराकर उस नाम को त्याग देना ठीक नहीं है। हिन्द्यों का देश जीतकर, सम्पत्ति लूटकर मुसलमान आकामक जब से हिन्दू नोगों पर घत्याचार करने लगे तब से हिन्दू शब्द कलंकित हो जाना स्वामाबिक ही था। परिस्थिति के धनुसार एक ही नाम किसी समय बादरणीय तो कभी तिरस्करणीय होता ही रहता है।

जो इस भ्रम में हो कि हिन्दू णब्द मुसलमानों में घृणित है उन्हें हम उसके विपरीत प्रमाण बतलाना चाहते हैं। उदाहरणार्थ इस्लामी कहावत है हिन्दुस्थान जन्नते निशां यानी हिन्दुस्थान तो स्वगंसमान देश है।

म्सलमान लोग चार नदियों का बड़े घादर से उल्लेख करते हैं-इंजिप्त की नाईल (नील), इराक की फरात, तुर्कस्थान की जेह ग्रीर भारत को सेह (यानी सिध्)।

घरव सोगों की धारणा है कि प्रथम मानव बाबा ग्रादम स्वर्ग से भारत में ही उतरा या। हमारी बैदिक परम्परा भी तो यही कहती है।

एक घरव लेखक जाहीज ने निजी टिप्पणियों में भारत के वड़े गौरव-पूर्ण उल्लेख किए है। उस लेखक का पूरा नाम था-उमर विन बहर बिन महमृद धवु उस्मान

इसरे एक घरव लेखक इब्न-ए-फिक्या हिमभानी ने लिखा है कि ईश्वर (मल्लाह) की कृपा से भारत में मुगन्धी पीधे हैं, हीरे, थन्य जवाहरात, गेंडे, हाथी, मबूर भीर कई प्रन्य प्यारे-प्यारे प्राणी हैं। उस उल्लेख में उस नेवक ने 'सिंध' नाम सिंधु नदी के मुख के परिसर के प्रदेश को लगाया है। शेष भारत को वह 'हिन्द' कहता है। दोनों में से किसी में भी उसने भारत के प्रति बरा-ना भी घनादर ब्यक्त नहीं किया है।

इबाहीम मबु धनाजिल उर्फ सिन्ध्वाद सागरयात्री (Sindbad the Sailor) की जो कथाएँ प्रसिद्ध हैं वह एक प्राचीन सिन्धप्रान्त के हिन्दू वैद्य वे। प्राचीन विक्व में वे एक जानेमाने हिन्दू वैद्य थे जिन्हें रोगचिकित्सा के लिए विश्व के अनेक देणों से निमन्त्रण आता रहता था। अतः उन्हें वार-बार सागरपार यात्रा करनी पड़ती थी।

दूसरे एक अरबी लेखक, मसौदी ने भारत की प्रशंसा करते-करते भारत के बुढिमान् हाथियों की भी तारीफ की है। उसने लिखा है कि एक हाथी का पालनहार महावत मृत हो जाने पर हाथी ने ग्रांसू बहाए ग्रीर ब्राहार लेना बन्द कर दिया।

दूसरी एक विचित्र घटना उसने लिखी है। एक दिन किसी नगर के हाथीखाने से निकला हाथियों का एक भुण्ड डोलते-डोलते एक सुकड़ी गली में से एक कतार में एक के पीछे एक चल पड़ा। किसी मोड़ पर एक महिला श्रपने ही विचारों में मग्न-सी घर से निकली थी। सुकड़ी गलियों के नुक्कड़ पर जब एक विशालकाय हाथी यकायक उस महिला के सम्मूल एक काली चट्टान की तरह दिखाई दिया तो वह एकदम हड़बड़ाकर मुख्ति हो गली में ही गिर पड़ी। उसे देख वह हाथी भी रुक गया। हाबीके खागे एक महिला का अर्चेतन शरीर भूमि पर फैला पड़ाथा। साड़ी का पल्लू महिला के वक्षस्थल से डल गया था। हाथी पीछे मुड़ा ग्रीर स्ंड ऊपर उठाये हुए कतार में ग्रानेवाले ग्रपने साथियों को उसने इशारा किया कि "भाइयो उतावली मत करना ग्रागे मार्ग में रुकावट है ग्रत: जरा रुक जाग्रो।" ग्रीर न्या ब्राक्चयं सारी कतार रुक गई। अगले हाथी ने फिर सूक-बूक वाले प्रोड मानव की तरह अपनी सुंड से उस महिला का ढला पत्लू वक्षस्थल पर फैला दिया। तब तक वह मूर्छित महिला सचेत हो गई। वह उठकर गली की दीवार से सटकर खड़ी हो गई। तब रुकावट दूर होने की सूचना अपने साथियों को देने हेतु ग्रगले हाथी ने चीत्कार किया ग्रौर वह स्वयं ऋट ग्राग चल पड़ा। उसके पीछे-पीछे बाकी हाथी भी एक-एक करके सब निकल गए।

ऊपर कही घटना का वर्णन कम-से-कम तीन स्थानों में मिलेगा—(१) पुष्ठ ३, अरव और हिन्द के तालुकात, लेखक सुलेमान नदवी, (२) सन् १९६१ के जुलाई से नवम्बर तक के उर्द् मासिक बुज्हान में अबुल नम्न भहमद खल्दी का लेख, (३) उर्दू पुस्तक खण्ड १, पृष्ठ १६० से १६३ 'हिन्दस्थान घरबों की नजरों में'।

मक्का नगर के एक घरवी निवासी माथिर विन ताहिर मुकदसी ने लिला है (पुट्ठ २४७, २७६ मोर ३७६ से ३६४ हिन्दुस्थान घरवों की नजरों में)कि जिन्हें बलात् मुसलमान बनाया जाता था उन्हें देवल स्मृति के झाधार पर (प्रावश्चित विधि द्वारा) फिर गुद्ध करवा लिया जाता था। इतिहास से ऐसे सबक सीखकर हिन्दुजाति शीझातिशीझ भारत के सारे मुसलमान भौर ईसाइयों को बाग्रह से, प्रेम से बार-बार हिन्दूधर्म में वापस बुलवाकर हिन्दू करा लेना प्रावश्यक है। समाज को दुबंल करने वाले ऐसे विविध कारण डुंडकर उन्हें परिस्थिति पर मात करने से ही इतिहास पढ़ने का उद्देश्य सार्वन होता है।

मक्का निवासी दूसरे एक ग्ररब विशारी मुकदसी ने लिखा है कि सिध् का शासन और न्यायव्यवस्था बड़ी तत्पर, सरल और पूर्ण समाधान करने बानी होती थी। मदिरा और स्त्रीलंपटता का कहीं नामोंनिशान नहीं था।

स्पेन देश में जिसका जन्म हुआ था ऐसे एक अरबी काभी सईद अदलसी ने लिखा है कि सिन्धी लोग गणित में बड़े प्रवीण हैं। अरब लोग भारतीयों से ही गणित सीखे।

याकूबी नाम के एक धरबी इतिहासकार ने लिखा है कि एक हिन्दू राजा ने बाबिलोनिया और इजराइलों को दण्डित करने के लिए उनके कपर चढ़ाई की थी।

हिन्दुओं की वर्तमान धारणा यह है कि हिन्दुओं ने अपने सीमा पार गम्बों पर कभी चड़ाई नहीं की बल्कि घर बैठे पराए शत्रुओं के कई हमले सहन किए। वह धारणा सही नहीं है-हिन्दुश्रों ने वैदिक धर्म के प्रसार के लिए विण्य दिन्वजय किया था । ग्रतः हिन्दुग्रों के उस विश्वविजयी इतिहास की स्रोज की जानी चाहिए। याकूबी जैसे कई प्राचीन ग्रन्य देश-बासी इतिहासकारों के ग्रन्थों के उल्लेख से हिन्दू-विजयों की गाथा बना सनी चाहिए।

रिश्रमा में श्याम सागर (Black Sea) के तट पर के एक नगर का नाम सिन्ध है जो मुलत: संस्कृत 'सिन्धु' शब्द है।

बीनी यात्रियों के ग्रन्थों में सिन्धु नदी का उल्लेख 'शितो', 'शितु' या 'मितुहो' नाम से हुआ है। आपानी लोग सिन्धु उफ्र हिन्दु प्रणाली का उच्चार 'शिटो' करते हैं।

भारतीयों को अरब लेखक हिन्दू कहा करते ये क्योंकि उस समय भारतनिवासी सारे हिन्दू होते थे।

फ़ोंच लोग भी भारतीयों को हिन्दू ही कहते हैं।

मोल्सवर्थं साहब द्वारा लिखे मराठी-ग्राग्ल शब्दकोश में उल्लेख है कि ईरान के लोग 'हिन्दू' शब्द से (गीरकाय छोड़कर) श्याम व अन्य वर्णी लोगों का उल्लेख करते हैं। ईरानी शब्दकोश में 'हिन्दू' शब्द का सर्थ श्याम-वर्णी या चोर या तिल भी होता है। किन्तु ईरानी लोग बलात् मुसलमान बनाए जाने के बाद का वह उल्लेख है। ईरानी मुसलमान इस्लामी सिखलाई के कारण ही हिन्दू गब्द का घृणापूर्ण उत्लेख करने लगे। महम्मदपूर्व काल में ईरानी लोगों को हिन्दुओं के प्रति बड़ा धादर था।

अरबी शब्दकोश में तो हिन्दू शब्द के बड़े अच्छे अर्थ दिए हुए हैं। सेवाये नाम के कवि ने लिखा है-

> दो सुन्दरियों ने मुक्ते स्तम्भित किया। पहली थी हिन्द ग्रीर दूसरी खलीदा।

इस देश के 'भारत ग्रीर हिन्दुस्यान' उर्फ 'इण्डिया' ऐसे जो दो नाम हैं उनकी और भी उपपत्तियाँ हैं। 'भा-रत' यानी सूर्य की दैवी ग्रामा के ध्यान में रत रहने वाला देश। वयों कि हमारे देश में गायश्री मन्त्र की बड़ी महत्ता है इसलिए 'इन्दिय' यानि चन्द्र के समान।

हिन्दू शब्द 'इन्द्' (यानी 'चन्द्रमा') से बना और इण्डिया (India) उसी का यूरोपीय उच्चार है।

चीनी यात्री हुएन्तसंग ने लिखा है "तिएन्च्यू" (भारत) के कई नाम हैं। प्राचीनकाल में भारत को 'शितु' ग्रौर 'हिनाऊ' कहते थे। किन्तु उसका सही उच्चार 'इन्दु' है। उस देश के निवासी निजी देश का उल्लेख कई प्रकार से करते हैं। चीनी भाषा में 'चन्द्रमा' के कई नाम हैं जिसमें एक 'इन्तु' (इन्दु) है। उस नाम के प्रति बड़ा ग्रादरभाव है। उस देश का नाम इन्दु इसलिए है कि उस देश के विद्वानों ने घपने शीतल, धवल जानप्रकाश से चन्द्रमा जैसे ही सारे विश्व को उजागर किया"। (Samual Beal का किया हुएन्त्संग की यात्राकथा का अनुवाद।)

35

# वैदिक सामाजिक-स्राधिक व्यवस्था

वैदिक समाज के चार ग्रंग ये—बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तया शूद्र। एक तरह से यह ग्राड़ा विभाजन कहा जा सकता है। दूसरा या खड़ा विभाजन जिसमें प्रत्येक व्यक्ति के जीवनकाल को चार हिस्सों में बाँटा गया या— ब्रह्मचर्य, गृहस्थजीवन, संन्यास ग्रीर वानप्रस्थाश्रम।

ब्राह्मण से लेकर शूद्र तक प्रत्येक विभाग को ग्रधिकाधिक घटिया माना जाता था। यह प्रचलित धारणा सही नहीं है। वैदिक समाज में चारों वर्गों का महत्त्व समान था । उदाहरणार्थं क्षत्रिय राजा, दरबारी ब्रादि ब्राह्मण से कम सम्मान नहीं पाते थे। आदर्श वैदिक बाह्मण 'अपरिग्रह' बरतते हए सारा दिन, सारा जीवन, नि:शुल्क ज्ञानसंपादन ग्रीर समाजसेवा में लगा रहता था। इससे प्रभावित होकर समाज में उसकी यदि मान-प्रतिष्ठा होती थी तो यह उसके गुणों के कारण थी। लोगों पर ऐसा कोई दबाव नहीं था कि वे बाह्मणों का सम्मान करते रहें और शूदों को लड़ाते रहें। बाह्मण की तिनक कटु आलोचना से राजा यदि गही से उतर जाता था तो वह इसलिए कि ब्राह्मण के त्यागी और परोपकारी जीवन के कारण ब्राह्मण की वाणी में सात्विक दैवी शक्ति थी। तथापि चारों वर्गों का मानवी मूल्य ग्रीर सामाजिक महत्त्व समान था । किसी भी वर्ग को दूसरे किसी वर्ग से घटिया नहीं समभा जाता था। प्रत्येक वर्ग के सामाजिक कर्तव्य ग्रलग-ग्रलग थे। ब्राह्मण को एक कौड़ी की भी सम्पत्ति रखने का ग्रधिकार नहीं या। क्षत्रिय शासक और वैश्य लोगों को समाज से कर या लाभ के ह्य में स्मृति प्रत्यों द्वारा निश्चित प्रमाण में द्रव्य-प्राप्ति होती थी। जूद्र लोग शारीरिक माग-दोड़ खार मेहनत के कार्य करते थे। साहुकारी का धन्धा जूद ही करते थे। यतः शूदों की ग्राधिक स्थिति प्राचीन बैदिक समाज में यच्छी होती थी। तथापि किसी भी व्यक्ति के पास अपार सम्पत्ति कभी इकट्ठी न हो पाए

बाधुनिक भारत के जो विद्यार्थी चीनी-सभ्यता और भाषा का विशेष बाध्यन करते हैं उनकी एक ऐसी धारणा बन जाती है कि चीनी भाषा के बाध्यन करते हैं उनकी एक ऐसी धारणा बन जाती है कि चीनी भाषा के विशिष्ट "टिग-लिग-चूंग" बादि उच्चार पद्धित के कारण उस देश की विशिष्ट "टिग-लिग-चूंग" बादि उच्चार पद्धित के कारण उस देश की सम्यता घौर भाषा भारत से पूणंत्या भिन्न है। हमारा उनके लिए यह मुझाब है कि वे उस भ्रम की लपेट में न बाएँ। जैसा कि इस प्रन्य में कहा मुझाब है कि वे उस भ्रम की लपेट में न बाएँ। जैसा कि इस प्रन्य में कहा मुझाब है कि वे उस भ्रम की लपेट में न बाएँ। जैसा कि इस प्रन्य में कहा मुझावतीय युद्ध के पश्चात् चीनी लोगों ने ब्रपने उच्चार धीरे-धीरे बदले। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् चीनी लोगों ने ब्रपने उच्चार धीरे-धीरे बदले। बदसते-बदलते उनके उच्चार इतने बिगड़ गए कि भ्रव वे पूणंतया भिन्न समते हैं। तथापि बतमान उच्चार को भूतकर यदि वे चीनी भाषा के मूल सबते हैं। तथापि बतमान उच्चार को भूतकर यदि वे चीनी भाषा के मूल सबते हैं। तथापि बतमान उच्चार को भूतकर यदि वे चीनी भाषा के मूल सबते हैं। तथापि बतमान उच्चार को भूतकर यदि वे चीनी भाषा के मूल सबते हैं। किन्तु उसे वे 'इन्तु' कहते हैं।

मिन्ध् गब्द का ही अपभ्रंत हिन्दू हुआ यह सामान्य धारणा गलत हो सकती है क्योंकि यदि वैसा होता तो सिन्ध प्रान्त का ही 'हिन्द' नाम पड़ता। महाभारत में भी उस प्रान्त का उल्लेख 'सिन्धु सोवीर' नाम से है।

प्रसबस्ती के प्रन्य से भी स्पष्ट हो जाता है कि सिन्धु और हिन्दू दो प्रस्त उच्चार है। प्रसबस्ती ने लिखा है कि उसके प्रदेश से "सिन्ध में जाने के लिए हिमरोभ उर्फ सिजिस्थान से होकर जाना पड़ता है किन्तु यदि हिन्द में पहुँचना हो तो काबून होकर जाना पड़ता है।" (पृष्ठ १६८, खण्ड 1, Edward Sachau द्वारा यन्दित Al Beruni's India)।

भारत की वायक्य भीमापर जो हिन्दुकुण पर्वतश्रेणी है, उससे कुछ व्यक्ति कल्पना कर सेते हैं कि वहां बड़ी मोत्रा में हिन्दुओं का करल होता रहा घतः उन पहाडियों का हिन्दुकुण नाम पड़ा। मुसलमानों के लगाए यह सारे द्रयण भारत को चूम रहे हैं। यह कई विद्वानों की शंका निराधार है। इस्लाम का पूरा इतिहास ही १४०० वयों का है। किन्तु भारत के जलस्थल के नाम नो इस्लाम में कहीं प्राचीन है। घतः उन नामों को इस्लामी गाली पदान से द्रयत नहीं समझता चाहिए। 'कुण' तो एक प्रकार की घास होती है। हो मकता है उस घास का नाम 'इन्दु कुण' रहा हो जिसका प्राधुनिक उच्चारण 'हिन्दुकुष' हो गया हो। भारत की तो सारा विश्व प्रशंसा ही जनसा करता था रहा है। उस बीच यदि कुछ मुसलमान शत्रुओं ने कभी भारत के नाम पर कुछ कीचढ़ उछाला भी हो तो उससे विचलित होना सबसा प्रयोग्य है।

इस हेतु सतत दान करते रहने की भावना प्रत्येक व्यक्ति के मन में भर दी जाती थी। झतः प्रत्येक गृहस्य घर में जन्म, वतवन्ध, विवाह, त्योहार, जन्मोत्सव, बच्टयब्दपूर्ति, मृत्यु म्रादि महत्त्वपूर्णं प्रसंगों पर सतत दान दिया करता या, स्रतिथि सभ्यामतों का स्वागत भीर मान-सम्मान किया करता था, बुलादान किया करता। राजा लोग प्रति वर्ष पाँच वर्ष के पश्चात् निजी सम्पत्ति सत्यात्र लोगों को बाँट देते थे। जूद्र भी इसी प्रकार स्वसम्पत्ति का समय-समय पर दान दिया करते थे। छुप्राछूत ग्रीर दरिद्रता यह दो कठि-नाइबाँ शूडों के पत्ते तब से पड़ीं जब से भारत इस्लामी प्राकामकों की लूट-पाट का शिकार होता चला गया। क्योंकि ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य तो इस्लामी आक्रमणों की भीषण परिस्थिति में भी किसी तरह से अपना जीवन चना सेते थे, लेकिन शूटों के पास सिवाय शारीरिक मेहनत के और कोई विशेष कुशनता न होने के कारण उनका सामाजिक स्तर एकदम नीचे गिर

यतः मुद्रों की वर्तमान दयनीय प्रवस्था ऐतिहासिक उथल-पुथल से हुई। इस सम्बन्ध में घोर एक भ्रम से बचने की प्रावश्यकता है। जन-साधारण खुद्र धौर खुद्र शब्दों के प्रथों की ग्रनजाने मिलावट कर देते हैं। खुद शब्द का धर्म तो 'नगण्य' होता है किन्तु 'शूद्र' शब्द का अर्थ वैसा नहीं है। राम को युवराज बनाने की जब तैयारियाँ प्रयोध्या में चल रही थीं तो उस समारोह में चारों वर्णों के लोगों को निमन्त्रण था।

बह्या के मुख से बाह्यण, बाहु से क्षत्रिय, पेट से वैश्य और पैरों से शूद्र उत्सन्त हुए यह जो पुराणों में ब्युत्पत्ति दी गई है उसमें भी शब्दों की सबहेलना का भाव नहीं है। वैसे देखा जाए तो मुख से ही कफ यूक आदि प्रधिक-से-प्रधिक गन्दगी निकलती है। पैरों से तो केवल धर्म भीर कुछ धूल निकसती है। बह्या के विविध अवयवों से उन चार वणों का नाता ओड़ने का उद्देश्य उनके विविध कर्तथ्यों का निर्देश करनाया। किसी वर्णका उच्च-तीच स्थान बतलाने का हेतु उसमें नहीं था।

पाश्चात्व लेखकों ने एक बड़ा भ्रत्याय करके ऊपर कहे भ्रम को बढ़ावा दिवा है। उन्होंने निजी ग्रन्थों भीर लेखों द्वारा भारतीय हिन्दू वैदिक समाज-त्रणाली को बाह्यणी धर्म (Brahminical) या ब्राह्मणी व्यवस्था कहा है जो सरासर भूठ श्रोर गलत है।

उनकी वह नासमभी या अन्यायं स्पष्ट करने के लिए हम एक उदाह-रण देते हैं। प्रचलित पाश्चात्य विद्या-प्रणाली में जो विद्यार्थी बचपन से लगन से ग्रध्ययन कर अञ्छे गुण कमाकर विविध परीक्षाग्रों में उच्च श्रेणी में उत्तीणं होते हैं उन्हीं को प्रौढ़ जीवन में प्राध्यापक (प्रोफेसर), विभाग-प्रमुख (Head of the Department, Vice chancellor) प्रादि पद मिलते हैं। उन्हीं की निगरानी में सारी णिक्षा-व्यवस्था चलती है। तो क्या हम ऐसी शिक्षा-प्रणाली को ऐसे दूषण लगा सकते हैं कि "वह तो कुछ गिने-चने प्रोफेसरों की तानाशाही है, उन्होंने सब को अपने प्रधिकारों में दबा रखा है"? इसी प्रकार 'जन्मना जायते शूद्र:। संस्कारात द्विज उच्यते' इस उक्ति के अनुसार बाह्मण उसे कहा जाता था जो अपने त्याग, दान, तप ग्रीर सदाचरण से समाज में ऊँचा स्थान प्राप्त कर लेता था। ऐसी धवस्था में समाज की सुव्यवस्था की निगरानी का कार्य बाह्मणों द्वारा होना ग्रनिवार्यं था । समाज के ग्रन्य व्यक्तियों से ब्राह्मण कोई भिन्न नहीं या । शृद्र अवस्था से जीवन का आरम्भ करके अपने गुणों से बाह्मण पद पर पहुँचने की सहलियत हर एक व्यक्ति को होती थी। ब्राह्मण पद पाना भौर टिकाना कोई बच्चों का खेल या फूलों की शय्या जैसा सरल या मुखासीन पद नहीं था। सारा जीवन ग्रत्युच्न ज्ञान-संपादन करना ग्रौर त्यागी जीवन बसर करना ग्रसिधारावत जैसा कठिन था।

# जाति-प्रथा जन्मजात है या कर्मानुसार ?

भगवान् श्रीकृष्ण ने भगवद्गीता में कहा है कि चार्तुवर्ण गुण घौर कर्मों के अनुसार बने हैं। मनुस्मृति भी कहती है कि जन्मतः प्रत्येक व्यक्ति गूद्र ही होता है। संस्कारों द्वारा वह वैश्य, क्षत्रिय या बाह्मण बन सकता है। तथापि प्रत्यक्ष में तो वर्तमान दैनन्दिन जीवन में जातियाँ जन्मजात ही दिखाई देती हैं। उस विरोधाभास को कैसे सुलकाया जा सकता है? देखने में तो समस्या बड़ी जटिल दीखती है। तथापि वैदिक संस्कृत के विश्वप्रसार के इस सुसंगत इतिहास में ऐसी कई समस्यायों के उत्तर सरलता से मिल जाते हैं।

बैसे तो वर्ण-व्यवस्था गुण और कर्मानुसार ही बनाई गई है। जन्मजात क्संब्यों को करते-करते यदि कोई यह प्रनुभव करे कि वह निजी गुण और कर्मानुसार घीर किसी वर्ण में (कुम्हार, चमार ग्रादि बनकर) समाजसेवा प्रधिक प्रकार से कर सकता है तो उसका उस दूसरे वर्ण में स्वागत ही होता था। जैसे महाराष्ट्र के णासक पेशवा जन्म से बाह्मण होते हुए भी व्यवसाय से क्षत्रिय बन गए थे। चित्तौड़ का सिसोदिया कुल भी मूलतः बाह्मण होते हुए बाद में व्यवसाय से क्षत्रिय बन गया था।

किन्तु केवल प्रधिक प्राधिक लाभ कमाने के उद्देश्य से या क्रोध, प्रसूया प्रादि भावना से, किसी का प्रपमान कराने के लिए या किसी को नीचा दिखलाने के हेतु निजी वर्ण या व्यवसाय छोड़ने पर अवश्य प्रतिबन्ध था। क्योंकि एक व्यक्ति के स्वार्थ हेतु के कारण सारे समाज का प्राधिक संयुक्ति विगाइना वैदिक संस्कृति को मान्य नहीं है। प्रतः वैदिक समाज एक तरह से जन्मजात है भी भीर नहीं भी। निःस्वार्थ, त्यागी और प्रधिक सेवा हेतु वर्ण बदलना प्रवश्य प्रच्छा समभा जाता था। किन्तु कुटिल, स्वार्थी, छद्मी या दुष्ट हेतु से वर्ण बदलने पर पूरा प्रतिबन्ध था। और जब ऐसे मतलबी हेतु से वर्ण बदलने पर प्रतिबन्ध था । और जब ऐसे मतलबी हेतु से वर्ण बदलने पर प्रतिबन्ध था तो क्वचित् एकाध व्यक्ति ही समाज की प्रधिक कारगर सेवा के हेतु निजी कम और गुणों के अनुसार वर्ण परिवर्तन करते थे।

# घेष्ठतम वर्ण से अत्यधिक त्याग और संयम की अपेक्षा

बैदिक संस्कृति ने शूद्र धवस्था से ही मानव पर संस्कारों को डालते-बासते उसको इतना उन्नत किया था कि वह शारीरीक भोग, कोध खादि दुगूँच और बाबिक लाभ के प्रतीभनों को दूर रखकर केवल मानवी सेवा में निजी कर्नव्य पूर्ति समभे । यह ध्येय साध्य होने पर मनुस्मृति में लिखा गया कि—

"घरमहेश प्रमृतस्य सकाशात् अप्रजन्मनः। स्व स्व वरित्रं शिक्षेरन् पृथिष्यां सर्व मानवाः।" यानी इस प्रदेश के ब्राह्मणों की आदर्श समझकर विश्व भर के अन्य लोग इन ब्राह्मणों के आवरण का धनुकरण करे। क्यों कि ब्राह्मण ग्रत्युच्च कौशल ग्रीर श्रेष्ठतम ग्राचरण का स्तर प्राप्त करने के पश्चात् भी समाज की निष्काम सेवा करने में ही ग्रयना जीवन ध्यतीत करता था इसीलिए ग्राज तक ब्राह्मण शब्द से जनता के मन में ग्रादर-भाव जागृत होता है यद्यपि ब्राह्मणों को (ग्रीर वाकियों को भी) निजी ग्रादर्ण त्यागे हुए हजारों वर्ष वीत चुके हैं।

## ब्राह्मण का दैनन्दिन कार्यक्रम

प्रतिदिन प्रातः सूर्योदय से दो-तीन घण्टे पूर्व उठना, प्रातिविधि, स्नान, सूर्यनमस्कार, अन्य योगासन, स्वाध्याय और गोदुग्धपान—यह ग्रादर्श ग्राचरण वैदिक संस्कृति में ब्राह्मणों से लेकर शूद्र तक सब को विहित या। केवल तृत्पण्चात् के कत्तं व्य प्रत्येक वर्ण के ग्रीर व्यक्ति के प्रलग-प्रलग थे। घर-गृहस्थी की देखभाल स्त्रियां करती थीं कुटुम्ब के प्रोड़ स्त्री-पुरुष महिलाग्रों को लिखाई-पढ़ाई की शिक्षा घर में ही दिया करते थे। बच्चे गुरुकुल में पढ़ते थे। बाह्मण शिक्षा, न्याय, ज्योतिष, वैद्यक, समाज व्यवस्था ग्रादि का कार्य करते थे, क्षत्रिय लोग शासन, सुरक्षा, सेना-संगठन ग्रादि संभालते, वैश्य लोग खेती, व्यापार ग्रादि देखते ग्रीर शूद्र लोग साहकारी ग्रीर शारीरिक, यांत्रिक व्यवसाय करते।

इस व्यवस्था से समाज में शांतता और सुरक्षा बनी रहती थी। घर-घर में पीढ़ियों से एक ही व्यवसाय चलने के कारण कुशलता बढ़ती रहती थी। आर्थिक लाभ बढ़ाने का लोभ बैदिक शिक्षा आदर्शों के कारण किसी के मन में जागता ही नहीं था। सारे व्यवसाय जन्मजात होने के कारण उनमें ऐरे-गैरे व्यक्तियों का हस्तक्षेप, स्पर्दा और भगदड़ मचतो नहीं थी। अतः समाज से अत्यधिक द्रव्य बटोरकर व्यक्तिगत खजाना बढ़ाने की होड़ व्यापारियों में या व्यवसायियों में होती नहीं थी। इससे वस्तुओं के भावों पर नियंत्रण होता था। प्रत्येक वस्तु पर लगभग प्रतिशत छह रूपये से अधिक मुनाफा लेना, वस्तुओं में मिलावट करना या घटिया वस्तु अच्छे के दाम पर बेचना आदि घोर पाप समक्तकर कोई करता ही नहीं था।

अवियों का कर्त व्य

जनता को क्षति से बचाने के लिए निजी जीवन या सुरक्षा की चिन्ता म करने वाला क्षविय कहलाता था। इनके प्राचरण के स्तर उच्चकोटि के होते थे। जैसे पीठ पर शत्रु का बार लगना कायरता का द्योतक समभा काता था। राज्याभिषेक होते ही निजी सेनानियों के साथ राजा किसी शत्र पर चड़ाई कर देता था। कोई शत्रुन हो तो शिकार आयोजित करता था। उद्देश्य यह था कि ऐसे संघषं में प्रत्येक व्यक्ति की वीरता, साहस, स्वामि-निष्ठा, बुद्धिमानी बादि गुण बजमाए जा सकें । किसी न्याय ध्येय के लिए युद्ध सहना क्षत्रिय बड़े गौरव भौर भानन्द का अवसर समभते थे। 'यद् अद्याबोपपत्नं स्वगंद्वारमपावृतम्'-मानो जैसे स्वगं का द्वार ही स्वागत के लिए अपने-आप खुल गया हो। क्षत्रियों को युद्धनीति और मस्त्रास्त्र-विद्या में प्रवीण होना पड़ता था भीर देश तथा जनता की रक्षा में प्राणों की भी बाजी लगा देने का साहस करना पड़ता था।

इस्लामी बाक्रमणों के समय भारतीय क्षत्रियों के सिखलाई में एक बढ़ा दोष दिसाई दिया। प्रधर्मी इस्लामी प्राकामकों से भी क्षत्रिय राजा और सेनानी धमंबुद्ध के नियम पालन करते रहे जो मनु, राम, कृष्ण आदि की परम्परा के पूर्णतया विरुद्ध या। धर्मयुद्ध तब होता है जब दोनों वैदिक संस्कृति के अनुयायी हो भीर वैदिक युद्धनीति के नियम पालन करते हो। भारतीय राजा लोग जब एक-दूसरे पर चढ़ाई किया करते थे तो वे दूर किसी मैदान में जाकर एक-दूसरे का सैनिक बल आजमा लेते थे। प्रजाजनों को उस युद्ध से स्रति नहीं पहुँचतो थी। किन्तु इस्लामी शत्रु तो किसी भी नियम का पालन नहीं करता था। सीमा के प्रन्दर घुसते ही वह गरीब निहत्ये किसानों से लेकर जो भी स्त्री, पुरुष या बच्चा हाथ लगे उस पर भत्याचारों का भावंक मचा देता था। ऐसे संधर्ष में धमंयुद्ध के नियम पालन करना स्वयं एक ब्रधमं है। इससे हिन्दुस्थान पर लगातार ६०० वर्ष भीषण घत्याचार करते रहने का घवसर महम्मद विन कासिम से नेकर बह्मदशाह बब्दानी तक के सारे मुसलमानी ग्राकामकों को मिला । राज्य पर विजय पाने के लिए प्रतिराक्षस बनना पड़ता है। यही देव-

दानव संघर्ष की पौराणिक कथाओं का सार है। हिन्दू राजा घोर सेनानियों को वह तथ्य रटाया जाना चाहिए।

### वेश्य

वैश्यों का भी प्रात: दैनन्दिन वैदिक कायंक्रम वही होता या जो प्रन्य वर्णों का । तत्पश्चात् वे अपने खेती, व्यापार आदि कारोबार में व्यस्त हो जाते। रात के ६ बजे तक वैदिक परम्परा के सारे लोग सो जाते थे। प्रतिशत ६ रुपये से अधिक लाभ व्यापारी नहीं लिया करते थे। उस सीमित श्राय से जो धन इकट्ठा हो जाता था वह भी समय-समय पर दान में निर्धन सदाचारी व्यक्तियों को देते रहने की वैश्यों की परम्परा थी।

शूद्र

वर्तमान समय में शूद्र फटे-टूटे कपड़े पहनने वाले, गरीब, गंदे या व्यसनी लोग समभे जाते हैं। इस्लामी आक्रमणों में भारत की और शूडों की यह दुर्दशा हुई। वैदिक समाज में तो दिनभर धन-कमाई के विविध व्यवसाय करने वाले शूद्र लोग बड़े धनवान् हुग्रा करते थे। क्योंकि उनकी कमाई के ऊपर वैदिक परम्परा ने वैसा अंकुश नहीं लगा रखा या जैसे ऊपर के तीन वर्गों के कमाई के ऊपर। वैदिक तत्त्वप्रणाली के अनुसार जिस वर्गं की मानसिक प्रगल्भता जितनी कम होती उसे द्रव्य प्रादि सुविधाओं की अधिक सहूलियत दी जाती श्री। जैसे बच्चों पर वैसे कड़े नियम लागू नहीं किए जाते जो प्रौढ़ व्यक्तियों को पालन करने पड़ते हैं।

वैदिक समाज में उच्चवणियों के सामाजिक भपराध पर दण्ड भी ग्रन्थों से ग्रधिक कड़ा लगाया जाता था।

### चार आश्रम

प्रत्येक व्यक्ति को यह शिस्त लगाई गई थी कि वह निजी आयु १०० वर्षं की समभकर उसके चार हिस्से करे। प्रथम भाग (लगभग २५ वर्ष तक) वह ज्ञानसम्पादन में विताए। इससे पता चलता है कि बाल-विवाह की प्रथा प्राचीन नहीं है। हो सकता है कि इस्लामी प्राक्रमणों के कारण

हिन्दू सामाजिक जीवन ध्वस्त हो जाने से बाल-विवाह की प्रथा पड़ी। धगते २५ वर्षं व्यक्ति गृहस्य जीवन विताए। तत्पश्चात् वह संन्यास लेकर तीर्थयात्रा, पठन-पाठन, समाज-सेवा आदि के लिए घर-बार त्याग दे। इससे घरेलू मतभेद ग्रादि की समस्याएँ खड़ी नहीं होती थीं। तत्प-

श्वात् वानप्रस्थाश्रम । इस व्यवस्था में ब्राधिक स्पद्धीं में किसी भी समय कम व्यक्ति रह

वाते थे। यतः हडताल यादि संघर्षं की परिस्थिति उत्पन्न नहीं होती थी।

पाश्चात्य प्रणाली में जहाँ कम-से-कम समय में अत्यल्प श्रम से ग्रधिकाधिक धन कमाने की होड़ सारे समाज में लगी रहती है वहीं सिग्मंड कायड ग्रीर कालं मानसं जैसे व्यक्तियों के सिद्धान्त पनपते हैं। कामवासना

स्रोर धन का लालच ही मानव के कृति-स्रोत होते हैं।

णिण प्रवस्था में लालन-पालन ठीक न होने से बच्चे जैसे भटककर गुण्डे बन जाते हैं उसी प्रकार यदि समाज में मनमानी प्रवृत्तियाँ बढ़ने दी जाएँ तो कामशासना धौर सम्पत्ति तथा अधिकार-लालसा से अनाचार-बत्याचार-दुराचार बढ़ते रहते हैं। यही जानकर ऋषि-मुनियों ने वैदिक समाज का गठन ऐसा बना रखा था कि उसमें कुप्रवृत्तियों का निर्माण या वधंन होता ही नहीं था।

सत्ता, प्रधिकार, धन प्रादि की स्पर्द्धा समाज में बढ़ने दी जाए तो बैश्य, क्षत्रिय प्रोर बाह्मण वर्ग ग्रधिक शिक्षित, जानकार, ग्रनुभवी ग्रादि होने के कारण उनके हावों प्रनपड श्द्रों की प्राधिक ग्रीर सामाजिक दुर्गति होना मनिवायं है। उससे चिड्कर शृद्धों द्वारा ग्रन्य तीन ग्रयसर वर्णों के विरुद्ध मारपीट करना गुरू करना भी स्वाभाविक है। इस प्रकार ग्रापसी फूट से समाज ध्वस्त होता है। इसी का ध्यान रखकर वैदिक समाज के अन्तर्गत कामवासना, लोभ, प्रधिकार नालमा पादि घातक प्रवृत्तियों को काबू में रतकर पाप-पूण्य और परोपकार की भावनाओं पर सारे सामाजिक व्यवहार आधारित करने की प्रत्येक व्यक्ति की मानसिक तैयारी कराई जाती थी।

वया शहों और स्त्रियों को वंदिक शिक्षा का अधिकार नहीं था ?

ऐसा एक भ्रम समाज में फैला है कि वेद-पठन स्त्रियों ग्रीर शूद्रों को

मना था। वह धारणा सही नहीं है। वेद तो ज्ञानका भण्डार होने के कारण सबको खुले थे।

किन्तु वेदों को तो विद्वान्-से-विद्वान् व्यक्ति नहीं समक्त सकता। क्योंकि उनमें सारे विश्व का उच्चतम तान्त्रिक और वैज्ञानिक ब्योरा सांकेतिक और संक्षिप्त रूप में प्रस्तुत है। ग्रतः गूद्र, महिलाएँ ग्रीर ग्रन्य जो भी व्यक्ति वेदपाठी बाह्मणों की तरह माहोरात्र, पीड़ियों से वेदाध्ययन में रत न हों, उन्हें वेदों का ग्रथ तो क्या उच्चारण भी ठीक नहीं ग्राएगा। इसलिए उस लोकोक्ति का तात्पर्य यह है कि पढ़ने को तो क्या भने ही कोई भी व्यक्ति किसी भी किताव को उठाकर पढ़ ले किन्तु वेद ऐसे उठाकर पड़ने से पल्ले कुछ नहीं पड़ेगा। उल्टा यह होगा कि निजी स्राधे-सध्रे ज्ञान पर भरोसा रखकर कोई व्यक्ति यदि वेदों के शब्दों का ऊटपटांग ग्रयं कहने लगा तो अर्थ का अन्यं हो जाएगा।

# महिला गृह-सम्राज्ञी

महिलाओं को वैदिक समाज में गृहलक्ष्मी या गृह-सम्राज्ञी का स्थान दिया गया है। नवविवाहिता वधू जब पति के घर प्राती है तो उसे पुरोहित कहते हैं 'सम्राज्ञी भव' अर्थात् 'तुम इस घर की सम्राज्ञी बनकर सारा कारोबार चलास्रो'। इससे दो बातें स्पष्ट होती हैं—एक तो यह कि वैदिक समाज में वधू प्रौढ़ होती थी ग्रीर दूसरी बात यह कि घर-बार पर ग्रधिकार चलाने के लिए उसे हर प्रकार की शिक्षा दी जाती थी।

### स्त्रियों के संरक्षण की व्यवस्था

स्त्रियों को समाज में यदि निराधार छोड़ा जाए तो उनकी वड़ी दुदंशा होती है। यह जानकर बैदिक समाज में स्त्रियों की सुरक्षा की पूरी व्यवस्था थी। इसी अर्थ से मनुस्मृति में कहा है कि अविवाहित कन्या का रक्षक पिता होता है, वधू का रक्षक पति और वृद्धा माता का रक्षक पुत्र होता है। यतः किसी भी अवस्था में स्त्री को निराधार नहीं छोडना चाहिए। न स्थि स्वातन्त्र्यमहंति' का यही अर्थ है। स्त्री को जकड़ के रखा जाए ऐसा उसका अर्थ नहीं है क्योंकि प्रथम तीन पदों का सन्दर्भ वह नहीं है। किसी भी

वय की स्त्री को बासेच्ट पुरुषों ने ऐसा कभी नहीं कहना चाहिए 'तू अपने माप जो चाहे कर हमारे ऊपर तेरी कोई जिम्मेदारी नहीं है'। स्त्रियों की सुरक्षा की जिम्मेदारी पुरुषों के मन में वैदिक समाज ने इतनी पक्की बैठा दी है कि पर में कन्या यदि प्रविवाहित हो तो मरणासन्त पिता भी अपने ब्रापको बड़ा बपराधो समऋता है कि कन्या की सुरक्षा और देखभाल किसी पति के हाथ सौंपने से पूर्व ही वह यह विश्व छोड़कर जा रहा है सो बड़ा

पाप भीर दुर्भाग्य है।

विवाह के समय कन्यादान की जो विधि होती है उसका अर्थ किसी भिसारी को दान दिया जाता है वैसा नहीं है। वहाँ अर्थ है सोच-बुभकर कत्या की सुरक्षा और जीवन की जिम्मेदारी पति पर सींपना। जैसे सोना, चौदी, जबाहरात ग्रादि का जब लेन-देन होता है तो वह माल एक-दो पैसे या कौड़ी की तरह फेंका नहीं जाता। बड़ी गम्भीरत। पे, मुरक्षा से वह बहुमूल्य वस्तु ताले में रखी जाती है ग्रीर जिससे ली होती है उसे पावती दी जाती है। कन्यादान में उस नववधू के भविष्य से सुख और सुरक्षा को पावती पिता पति से लेता है। उस समय से उस कन्या का रक्षक पिता के बदले पति होता है। उस जिम्मेदारी के हस्तान्तरण को कन्यादान यानी विधिवत् कन्या देना कहा जाता है। ग्रतः ग्राधुनिक मुग में दहेज के लोग से जिन घरों में नव-वधुयों की हत्याएँ होती हैं वह महत्याप है। किसी दूसरे की कन्या विवाह के वहाने अपने घर में ले आना धीर फिर धनप्राप्ति के लालच में उसे गिरवी समभकर उसके पिता से धन मौगते रहता और न पाने पर उस वेचारी, ग्रसहाय, कोमल तरणी को एकान्त में घेरकर उसका छल करना, वध करना या म्रात्महत्या करने को उसे बाध्य करना कितना निकृष्ट कर्म है ?

गर्भवती स्त्रियां हरी चूड़ियां, हरे वस्त्र पहनती हैं जो सृजन का द्योतक है। उस पहनावे से समाज को सूचित किया जाता था कि उस स्त्री के बाहार, बाराम बादि का सारे समाज में विशेष ध्यान रखा जाए। इस प्रकार बगैर किसी से कुछ प्रक्त पूछे या कुछ उत्तर दिए ऐसे चिल्लों से प्रत्येक व्यक्तिको विशिष्ट प्रवस्मा जानने-पहचानने की व्यवस्था वड़ी दूरदणिता में बैदिक समाज में की गई है। बैदिक समाज एक ग्रादशं व्यवस्था बनाई गई थी जिसमें वर्ग र किसी कोलाहल के सारे व्यवहार, शान्ति, सद्भाव, सीहार्द और ध्येयपूर्ति की दृष्टि से एक अच्छे यन्त्र की तरह बुपवाप चलने की व्यवस्था थी।

विवाहित स्त्रियों में मंगलसूत्र, सिर में सिंदूर ग्रादि सौभाग्य चिह्न धारण करने का उद्देश्य यह था कि कोई उससे विवाह करने की बात न सोचे ग्रौर सारा समाज उसे उसके पतीत्व का उचित सम्मान दे।

विधवा स्त्री के ललाट का कुमकुम पाँछ डालने का उद्देश्य यह था कि समाज को उसकी अवस्था का अपने-आप पता लगे कि उस स्थी का विवाह हो चुका था किन्तु अब पति जीवित नहीं है। समाज को इस सुचना से उस महिला के लिए दूसरा पति ढूँढ़ने की या उस स्त्री की सुरक्षा और देखनाल की दूसरी कोई उचित व्यवस्था करने का स्मरण कराया जाता था।

विधवा का मुँह भी नहीं देखना चाहिए ऐसी एक घारणा समाज में कभी-कभी सुनाई देती है। किन्तु उसका ग्रथं यह था कि उसे तुरन्त दूसरा पति ढूंढ़ देना चाहिए ताकि उसे समाज में स्रकेलापन, नीरसता, प्रमुरक्षा या ग्रस्विधा भुगतनी न पड़े।

## वैदिक त्यौहार

वैदिक पद्धति के ग्रनुसार सामाजिक ग्रौर व्यक्तिगत जीवनकम दैनन्दिन पचांग के आधार से निश्चित किया जाता है। यह बड़ा वैज्ञानिक दृष्टिकोण है। अनन्त अन्तरिक्ष के अगणित सूर्यमण्डलों में हमारा एक सूक्ष्म-सा सूर्यमण्डल है। उसमें पृथ्वी एक छोटा-सा ग्रह है। उसमें मानव कीटक-जैसा एक यःकश्चित् प्राणी है। प्रन्तरिक्ष में चन्द्रमा, नक्षत्र, सूर्य और अन्य ग्रह, इनका जो भ्रमण, सर्पण मादि हो रहा है उसके मनुसार ही मानवी जीवन घटता रहता है। प्रतः प्रतिदिन प्रन्तरिक्ष के ज्योतिगंणों के परिप्रेक्ष्य में मानवी जीवन को ढालने के गणितीय दृष्टिकोण से ही एकादशी, महाशिवरात्रि, प्रदोष, समावस्या, चातुर्मास मादि ऋतुमान, दिनमान के अनुसार जीवन को योग्य मोड़ देते रहने की वैदिक जीवन-प्रणाली है।

इससे एक बड़ा लाभ यह होता है कि प्रत्येक नए दिन को एक नया

प्रमं, एक नया, महत्व दिए जाने के कारण व्यक्ति, कुटुम्ब ग्रीर समाज उस दिन के विभिन्न भावार-व्यवहार, पूजा-पाठ, वत ग्रादि में मग्न हो जाता है। इससे जीवन में प्रतिदिन एक नया रंग, नया उत्साह, नया उद्देश्य, एक नया महत्त्व उत्पन्न होकर व्यक्ति को जीवन सूना, नीरस या रूखा नहीं जगता। नित्य नई उमंगों में व्यक्ति के जीवन में भाग-दोड़, खेल-कूद इत्यादि मनोरंजन नया रंग लाते हैं।

सादा प्राकृतिक जीवन

वैदिक जीवन सादा घोर सस्ता होते हुए घधिकतम ग्रारोग्य ग्रीर नुख दिलाने बाला होता था।

बांस बार मिट्टी के घर कम खर्चीले होकर शीत या ऊष्म ऋतु में सुखदाबी होते हैं। गोबर से लीपे घर स्वच्छ और रोगजन्तु-प्रतिकारक होते हैं।

वर्तमान पाश्चात्य प्रणाली में रासायनिक खाद, जन्तुनाशक रानायनिक मिश्रणों का छिड़काव, वर्तन मांजने के लिए रसायन, रासायनिक दन्तमन्त्रन ग्रादि से जनजीवन बड़ा रोगी होता जा रहा है। वैदिक जीवन-प्रणाली में कड़वा नीम, भिलावा ग्रादि वनस्पतियों से जग्तु-नागक द्रव्य बनाए जाने के कारण जनस्वास्थ्य को हानि नहीं पहुँचती थी। ऐसे रसायन जहाँ-तहाँ लोग स्वयं बनाया करते थे।

स्रागन, खेत या मैदानों में शौचकूप बनाने से पानी की वचत होकर बह गन्दा पानी नदियों में बहा देने की वर्तमान भीषण समस्या वैदिक समाब में निर्माण नहीं होती थी। गी-सेवा, गोवर स्रोर गौमूत्र।

प्रत्येक गांव स्वावलम्बी होता था। लुहार, कुम्हार, सुनार ग्रादि विविध कारीगर गांव की सारी आवश्यकताएँ पूरी किया करते थे। इससे कम सर्व में वस्तुएँ मिल जाती थीं। वहे-वहें कारखानों में कच्चा माल दर-दूर से पहुँचाना या तैयार वस्तुएँ विकी के लिए दूर भेजना, कारखानों के भूएँ से बातावरण दूषित होना, हजारों मजदूरों द्वारा गन्दी भोपड़-पहुँचों में जीवन दिताना आदि आधुनिक कठिनाइयाँ वैदिक जीवन-प्रणाली में पनप नहीं पानीं।

बैद्य लोग भी स्थानीय वनस्पतियों को स्वयं इकट्ठा कर, उनसे स्वय ग्रीपधि बनाना ग्रीर उससे रोगियों की निःशुल्क या प्रत्यल्प द्रस्य में बिकित्सा करना जानते थे। गम्भीर से गम्भीर रोगों का उपाय करणभया पर घर के घर में होता था। हस्पताल में ग्राप्तेष्टों से दूर ग्रीर प्रनेक रोगियों की भीड़भाड़ में खर्चीला उपाय कराने की ग्रावश्यकता बैदिक रोगोप चार-पद्धति में नहीं पड़ती थी।

दारू या भाग, गांजा, चरस ग्रादि मादक पदार्थों का सेवन वैदिक-प्रणाली में निषिद्ध था। स्त्रियों को व्यभिचार का साधन नहीं माना जाता था। कत्या, भगिनी, माता ग्रादि सारे ही रूपों में वैदिक प्रणाली में स्त्री बन्दनीय ग्रीर ग्रादरणीय होती थी। प्रजोत्पादन की ईंग्बरप्रणीत यन्त्रणा को पवित्र कर्त्तव्य समभकर वैदिक कौटुम्बिक जीवन ग्रीर विवाह-बन्धन का गठन हम्रा है। पुरुष के भोग का साधन यह स्त्री जीवन की भूमिका वैदिक प्रणाली को पूर्णतया ग्रमान्य है।

## ब्रह्मचर्य का अर्थ

बैदिक प्रणाली में ब्रह्मचयं शब्द का अथं बड़ा ब्यापक है। सामाना जन ब्रह्मचारी उस पुरुष को कहते हैं जो अविवाहित हो। किन्तु ब्रह्मचारी का अर्थ ब्रह्म की सृष्टि के नियम निजी वर्णाश्रम-अवस्था में पालने वाला— ऐसा भी होता है। अतः निजी कत्तंब्य और अवस्था को ध्यान में रखते हुए उत्तमोत्तम नियमों का पालन कर जुड़, संयमी जीवन वितानेवाला ब्यक्ति ब्रह्मचारी कहलाता है।

### आत्मा की उत्क्रान्ति

अच्छा आचरण करने वाले माता-िंपता की सन्तान जैसे अच्छी होती है वैसे ही जन्म-जन्मान्तर में अच्छे कमं करने वाले व्यक्ति की घारमा भी उत्तरोत्तर उन्तत होती रहती है। सामान्य मानव को यह रहस्य समक्त में नहीं आता तथापि ईष्टवर की माया से प्रत्येक धात्मा पूर्वजन्म के भेप संस्कार लेकर ही नये जीवन के अखाड़े में उतरती है। इसी दृष्टि से वैदिक जीवन-प्रणाली में शुद्ध, सात्त्विक जीवन का भादणं रखा गया है।

### बंदिक छुआछूत

बैटिक कौट्रिक्क जीवन में स्त्रियों का मासिक धर्म, घर में स्त्री की प्रसृति या किसी की मृत्यु पर चार दिन से तेरह दिन तक अछूत की प्रया है। यह प्रयाबहे बैज्ञानिक बैद्यक तत्त्वों पर आधारित है। स्त्रियों को घर-गृहस्थी में पूरा जीवन कोई राहत नहीं मिलती। खतः प्रत्येक स्त्री को बारी-बारी उसके मासिक धर्म के समय चार दिन का आराम मिले और रजस्बला स्त्री के जन्तुओं का संक्रमण भी रोका जाए इस दृष्टि से रजस्वता स्थी को चार दिन का पूरा ग्राराम ग्रावश्यक माना गया। प्रमृति या मृत्यु के कारण उत्पन्न होने वाले जन्तु अधिक से अधिक १३ दिन तक ही जीवित रहते हैं अतः वैदिक प्रणाली में कीटुम्बिक अछूत-घवस्या घधिक से घधिक १३ दिन की होती है। उदाहरणार्थ यदि किसी को धनुवात (Tetanus) हो जाए तो १२ दिन में कभी भी उसकी मृत्यू हो सकती है। यदि १२वीं रात्रि वह पार कर जाए तो तेरहवें दिन से उस रोगी की प्रवस्था मुधरने लगती है।

प्राचीन कमंठ प्रणाली के अनुसार भोजन पकाने वाले व्यक्ति को भी स्तात ग्रादि से शुद्ध होकर, पीताम्बर पहनकर रसोईघर में भोजन पकाते समय और मोजन परोसते समय किसी अन्य व्यक्ति को छूना निषिद्ध था। उद्देश्य यह या कि जिस भोजन से सारे कुटुम्ब का भरण-पोषण होता है वह यन किसी प्रकार से प्रणुद्ध न हो। वर्तमान पाश्चात्य प्रणाली में भी जव कोई डॉक्टर किसी रोगी पर शल्यकिया करने के लिए आत्मशुद्धि कर नेता है तो शस्यितया समाप्त होने तक वह किसी ऐरे-गैरे व्यक्ति को या वस्तु को छूता तक नहीं है। अतः वैदिक प्रणाली की कौट्रम्बिक जीवन की छुपाछून प्रया वैद्यक शास्त्र के वैज्ञानिक तत्त्वों पर प्राधारित है।

### देवस्बस्य मानव

इंसाई धर्मग्रन्थ बाइबिल में कहा गया है कि ईश्वर ने मानव की मूर्ति देवो-जैसी ही बनाई है। बैदिक प्रया भी मानती है कि ईश्वर ने मानव को सर्वयेष्ठ प्राणी बनाकर उसे देवी सुभव् म प्रदान की है। मानव ने भी जो देवमूर्तियाँ बनाई उनमें ईश्वर का चेहरा भी मानव-जैसा ही नाक, कान, चक्ष्, मुख ग्रादि वाला है। ग्रतः, 'नर करणी करे तो नर का नारायण वन सकता है' ऐसी कहावत है। जीवन समाप्ति पर मृतव्यक्ति अपने साथ कोई पार्थिव जड़ वरतु साथ नहीं ले जा सकता। इतना ही नहीं उसे निजी जड़ शरीर भी पृथ्वी पर छोड़ जाना पड़ता है। परलोक में उसकी घटम्य ग्रात्मा के साथ दो ग्रदृश्य साथी भी होते हैं-उसके इहलोक के पाप ग्रीर पूण्य। उन्हीं के अनुसार उसके अगले जीवन का नया दौर मुख होता है। यही है वैदिक प्रणाली का सार। अतः वैदिक जीवन-प्रणाली में सदाचरण को ग्रत्यधिक महत्त्व दिया गया है।

# वैदिक संस्कृति और क्षात्र बल

एक मक्तिमानी, न्यायी और शान्तिमय समाज जीवन बनाए रखने के निए एक सुप्रतिक्षित भौर समर्पित सेना का गठन अनिवायं होता है। इस तब्ब का महत्त्व समभक्तर ही बैदिक समाज में क्षत्रियों का एक विशिष्ट वर्ग बनाया गया या। कड़ा नियमवद्ध शासन, सादा, विन खर्चीला व्यवहार बोर बास्तरिक विद्रोहतया बाहरी शत्रुधों से प्रजा का और देश का संरक्षण करमा यह क्षत्रियों का कार्यक्षेत्र था।

राक्षम का विरोध करते समय क्षत्रियों को प्रतिराक्षस वनना पड़ता है। पुराणान्तर्गत कथाएँ, रामायण, महाभारत, मनुस्मृति आदि सारे बंदिक बन्दों का सार यही है। हिरफाकश्यपु का नरसिंह द्वारा वध, विश्व में बराजकता मचानेवाते क्षत्रियों का परमुराम द्वारा २६ वार वध, राम के हारा वाली धौर रावण आदि का वध, महाभारत में विविध कीरव नेतास्रों ा पना-इन घटनायों से यह शिक्षा मिलती है कि समाज-कंटकों का बन्दोबस्त करना लित्रयों का परम कर्तव्य होता है। इसी को ध्यान में रख-कर सनुस्मृति का भी वही ब्रादेश है कि-

"बाततायिनम् बायान्तं हम्यादेव घविचारयन् ।" यानतायी बनवर कोई बाए तो (वह चाहे बाल हो, वृद्ध हो, स्त्री हो) उसे भारता ही साहिए।

बिन्तु सैक्टो क्यों से ब्रहिसा घोर वैराग्य का, बोद्धों ग्रीर जैनों द्वारा को प्रचार हुए। उसके फलस्वरूप भारत के हिन्दू निजी वैदिक शिक्षा और सायदस के महत्त्व को भूत गए है। इस्लामी प्राफामक जितने तेजी से बन्दी बनाम हुए हिन्दुयों को इरा-धमकाकर मुसलमान बना रहे थे उतनी ही भी ज्ञा में उन्हें किर हिन्दू बना लेना आवश्यक था। वह करने के बजाय वो लोग, वो इमारतें भीर जो प्रदेश मुसलमान के हाथ चला गया सो गया,

बचं-खुचे में ही समाधान मान ली-इस तरह की शरणागति की प्रवृत्ति हिन्दु थों में इतनी बढ़ गई कि २०वीं शताब्दी के गांधी-नेहरू जैसे उनके नेता भी वही पाठ जनता को पढ़ाते रहे।

सन् १६०५-६ में भारत के ब्रिटिश शासन ने जब बंगाल प्रान्त का पूर्व वर्ती मुस्लिम बहुसंख्यक प्रदेश एक विभक्त प्रान्त करना चाहा तो उस पर बड़ा उग्र सार्वजिनक आन्दोलन होने के कारण अंग्रेजों को फूट डालने-वाली अपनी वह चाल रह करनी पड़ी। किन्तु अंग्रेजों ने उस षड्यन्त्र को छोड़ा नहीं। उन्होंने १६४७ में भारत छोड़ने के समय बहुसंख्यक मुसलमानों को एक के वजाय दो (पंजाब ग्रौर बंगाल) प्रान्त बनाकर स्वतन्त्र भारत के मानो बाह ही काट दिए।

जो पड्यन्त्री ब्रिटिश विभाजन प्रस्ताव सारी जनता ने १६०५-६ में ठ्करा दिया था उससे दुगने विभाजन को भारतीयों ने १६४७ में चुपचाप स्वीकार कैसे कर लिया ? ग्रन्तर यह या कि १६४७ में भारतीय जनता का नेतृत्व गांधी-नेहरू जैसे अहिंसावादी नेताओं के हाथ में आ गया। उन्होंन जो कहा जनता ने चुपचाप मान लिया। सन् १६०५-६ का भारतीय नेतृत्व इतना दुर्बल नहीं था।

गांधी-नेहरू ओड़ी ने इस्लामप्रणीत भारत का विभाजन मान लेने की एक गलती की और तत्पश्चात् कन्याकुमारी तक के प्रत्येक मुसलमान को पंजाब या बंगाल में निकाल भेजने का ब्रट्टाहास नहीं किया यह दूसरी गलती की।

उस दूसरी गलती का कारण क्या था? कारण वैयक्तिक स्वायं था। मोलाना ग्राजाद, रफीग्रहमद किदवई, ग्रासफग्रली, प्रवुल गफ्फार खान, हुमायूँ कबीर जैसे कुछ चन्द मुसलमान व्यक्ति गांधी-नेहरू जोड़ी के घनिष्ठ मित्र थे। प्रत्येक मुसलमान को पाकिस्तान भेजने के निर्णय से उन दो हिन्दू नेताओं को उनके परमप्रिय मुसलमान नेताओं से विछड्ना पड़ता भौर उन्हें भारत से निकल जाने का घादेश देना पड़ता। घतः चन्द मुसलमानों से व्यक्तिगत मित्रता के कारण शरमाकर गांधी-नेहरू जोड़ी ने करोड़ों मुसलमानों को भारत में रहकर उन्हें ग्रपना इस्लामी प्रचार चालू रखने की सहूलियत ही नहीं अपित प्रोत्साहन दिया। इस प्रकार का कार्य एक देशदोही

बड़ी हानि हुई है।

भी नहीं कर सकता। इतना बड़ा नुकसान गांधी-नेहरू के नेतृत्व से भारत को हुआ। क्योंकि अब भारत को पाकिस्तान और बांगला देश के मुसलमान, इनके प्रतिरिक्त कश्मीर के भारत विरोधी मुसलमान और भारत में रहकर भारत विरोधी करतृतें करनेवाले मुसलमान, इन सबसे एकसाथ धोला है। पाकिस्तान दे देने पर करोड़ों मुसलमानों को भारत में रख लेने का

पाकिस्तान द दन पर कराज़ जुजराता एकं भीर गम्भीर परिणाम यह हुआ कि अब अन्य अल्पसंन्यक वर्ग भी अपना अलग प्रादेशिक टुकड़ा बड़े मजे से माँगते रहेंगे। क्योंकि वे अब आश्वस्त हैं कि भारत से एक अलग प्रादेशिक राज्य माँग लेने पर भी वे अपने करोड़ों बीधबों को भारत में छोड़ सकते हैं ताकि वे बाँधव अपनी वही माँग बार-बार रखकर हिन्दुयों को सताते रहें।

इस भीषण संकट का प्रत्यक्ष उदाहरण सन् १६ ६४-६५ में उभर ग्राया। कुछ लालिस्थानवादी सिखों ने खालिस्थान की माँग इसलिए की कि वे जानते थे कि पाकिस्तान को तरह खालिस्थान प्राप्ति के पश्चात् भी भारत के कोने-कोने में चाहे जितने सिख ग्रपना जीवन सुखेनैव बसर कर सकेंगे। ग्रतः गांधी-नेहरू के नेतृत्व का मूल्यांकन वर्तमान खुशामदी वाता-बरण में भसे ही बढ़ा-चढ़ाकर ग्रातिश्रेष्ठ नेताग्रों के रूप में किया गया हो कुछ कालान्तर के पश्चात् उनका ग्रवमूल्यन होना ग्रानिवार्य ग्रीर स्वाभाविक है।

बैदिक संस्कृति का भला चाहने वालों को ऐसे प्रहिसावादी नेताथों के हाथों में देन की वागडोर कदापि नहीं सौपनी चाहिए। क्षात्रवलसंवर्धन बैदिक संस्कृति का एक महत्त्वपूर्ण लक्ष्य है। प्रहिसा को मानने वालों को हिमालय के एकान्त में भेजते रहना चाहिए। उन्हें सांसारिक जीवन में दक्षल देने का प्रधिकार देना प्रयोग्य है। नागरी जीवन की मुठभेड़, धूम-धहाका धौर धक्का-मुक्ती में सशक्त सेना, कार्यक्षम पुलिस ग्रादि का होना प्रत्यन्त प्रावश्यक है। गांधी-नेहक के ग्रहिसावादी नेतृत्व में पुलिस ग्रौर सेना को कहाँ बरसास्त किया था। कांग्रेसी णासन में तो प्रजा पर ग्रंग्रेजी शासन से भी प्रधिक बार गोली चलानी पड़ी। प्रतः मुख से तो ग्रहिसा-पहिसा का जाप करना धौर प्रत्यक्ष में सेना भौर पुलिसदल बढ़ाते रहना ऐसे दोगले धौर दुवेन प्रवृत्ति के गांधी-नेहक छुप्पे के नेतृत्व से भारत की

वह दोगली विचारधारा जिस मूल कल्पना पर ब्राधारित है वह कल्पना एक खिचड़ी देण है और यहाँ किसी भी व्यक्ति को रहने का ब्रधिकार है कल्पना को उखाड़ पेंकना ब्रावण्यक है। भारत वैदिक संस्कृति का देण है। उस मूल कल्पना को उखाड़ फेंकना ब्रावण्यक है। भारत वैदिक संस्कृति का देण है। वेद, उपनिषद, रामायण, महाभारत, पुराण, योग, प्राणायाम, प्राप्नुवंद, वैदिक संगीत, भगवा ध्वज, संस्कृति का संवधंन करना ब्रोर संगोपन इस देश की जनता का ब्रौर इस संस्कृति का संवधंन करना ब्रौर संगोपन इस देश की जनता का ब्रौर नेताबों का लक्ष्य होना चाहिए। यह जो करेगा वह इस देश का सच्चा नागरिक होगा। चाहे वह किसी धमं का हो। उस संस्कृति से जो विद्रोह करेगा या उस संस्कृति को दुवंल करने की जो चेट्य करेगा वह इस देश का शत्र माना जाना चाहिए चाहे वह धमं से हिन्दू ही क्यों न हो। गांधी-नेहरू ब्रादि नेताब्रों ने जीवन में जो-जो मुख्य-मुख्य वातें की या निर्णय किए, उनका मूल्यांकन ऊपर कही कसोटी से होना चाहिए।

महाभारतीय युद्ध के पश्चात् बैदिक संस्कृति का प्रदेश ग्रौर वल दिन-प्रतिदिन सुकुड़ता ही चला गया। करते-करते गांधी-नेहरू युग में भारत की सीमा ग्रमृतसर के वायव्य में केवल ३० मील ही रह गई है। गांधी-नेहरू के नेतृत्व में हिन्दुग्रों ने एक ग्रात्मधातकी ध्येय ग्रपना लिया। हिन्दुग्रों को उन नेताश्रों से यह सीख मिली है कि ग्रन्पसंख्यक गुटों की सेवा करना ग्रौर उनकी बढ़ती मांगें स्वीकार करते रहना यही बहुसंख्यक हिन्दुग्रों के जीवन का सार्यंक कार्यं है।

इस बढ़ती हुई दुबंल प्रवृत्ति पर रोक लगाना आवश्यक है। इस विषय पर लिखे लेख में दिल्ली निवासी श्री पी० एन० शर्मा ने एक सूची तैयार कर यह बतलाया है कि शत्रुओं से भी उदारता और नरमी से बर्ताव करने की हिन्दुओं की प्रवृत्ति प्राचीन विश्व में इतनी कुख्यात हो गई यी कि प्रत्येक नया आकामक भारत पर ही धावा बोलकर यहाँ से धन, दौलत, स्त्रियाँ आदि जो चाहे लूट ले जाता रहा।

हमां जो का वह भागत लेख दिसम्बर २८, १६८२ के इतिहास पत्रिका (ठाणे से प्रकाशित होने वाला जैमासिक) में प्रकाशित हुआ था। लेख का बीपेक था—The One Lesson From History India Never Learnt (इतिहास का वह सबक जो भारत ने कभी नहीं अपनाया)।

स्पानी हो तो वह दस बार विचार करेगा कि उसे किस-किससे, कहाँ-कहाँ विरोध हो सकता है? किन्तु इधर तो भारत पर लगातार आक्रमण हो रहे वे सौर भारत से करोड़ों की सम्पत्ति लगातार पन्द्रह सो वर्ष तक ऊँट और हाथियों पर लाद कर विदेशी लुटेरे ने जाते रहे। भारत को हो क्या गया या शारत को क्षात्रणक्ति हतवल-निर्वल-दुवंल होकर कैसे रह गई। इसी बढ़ती प्रवृत्ति के फलस्वरूप भारत को गांधी-नेहरू जैसे नेता मिले जो विना संघयं के पाकिस्तान, अक्साइचिन, कश्मीर, चाड, वेल्बारी जैसे प्रदेशों की खरात ही बाँटते रहे और हिन्दू उन नेताओं की प्रशंसा कर तालियां बजाते रहे। पृथ्वीराज जैसे नेताओं ने इस्लामी हमलावरों का प्रतिकार करते-करते रण में अपने प्राणों की तो आहुति दी किन्तु गांधी-नेहरू जोड़ी ने केवल दातों-वातों में शत्रु को भारत की कितनी लम्बी-चौड़ी भूमि मुफ्त में दे डाली। यह किस प्रकार का नेतृत्व है ?

भविष्य में भारत के नेतायों को इस घातक प्रवृत्ति को बदलना होगा।
भारत के इतिहास में प्रत्येक छात्र को विदेशी आकामकों की वह दीर्घ सूची
पढ़ाई जानी चाहिए थोर यह विचार करना चाहिए कि भारत के वीर उन
विदेशी आकामकों के केन्द्रों पर प्रतिहमला करने में क्यों भिभक्तें ? जिन
प्रदेशों से भारत पर बार-बार आक्रमण हो रहा था क्या उन प्रदेशों पर
सगठित हमला बोलने के लिए भारत के विभिन्न नरेशों ने कभी क्षात्रसंसद बुलाकर विचार-विनिमय किया ? भारत के विद्यालयों में इतिहास
का पठन-पाठन ऐसी नई दृष्टि से होना चाहिए। इतिहास पढ़ाने का
जो वर्तमान शीचा है वह बड़ा देशद्रोही थोर देश विधातक है। उदाहरभाष पानीपन की तीन सड़ाईयां किस-किस के बीच हुई थोर उसमें कीन
हारा, कोन जीता ? ऐसे त्रयस्य की भूमिका के प्रश्न पूछे जाते हैं। छात्रों
को उसमें थारमीयता से यह विचार करना सिसाया जाना चाहिए कि

पानीपत में किसकी हार से बैदिक संस्कृति को किस प्रकार का लाभ प्रोर हानि हुई। इतिहास-शिक्षा की प्राधारशिला यही होनी चाहिए। प्रत्येक ऐतिहासिक घटना का तोल कसौटी से किया जाना चाहिए कि उससे बैदिक संस्कृति को बल मिला है या नहीं? उस दृष्टि से शर्मा जी द्वारा तैयार की गई भारत पर निम्न ग्राक्रमण-सूची पर गम्भीर रूप से विचार किया जाना चाहिए।

| भाकमण<br>कम | श्राकामक का नाम                                 | श्राक्रमण वर्ष<br>ईसापूर्व सन् ४१६- १=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                             |
|-------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| 8           | डेरियस् (ईरान का राजा)<br>अलेकभँडर (मॅसेडोनिया) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |
| ?           |                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |
| 3           | शक (मध्य एशिया)                                 | "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 250                         |
| 8           | कुशाण                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 850                         |
| ×           | हूण (मध्य एशिया)                                | ईसवी सन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 220                         |
| Ę           | मुहम्मद बिन कासिम                               | 244, 447                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                             |
|             | (सीरिया)                                        | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 989                         |
| 9           | सुबुक्तगिन (ग्रफगानिस्थान)                      | 730                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 053                         |
| न से २४     | महमूद गजनवी(सत्रह बार)                          | 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ०से १०३० तक                 |
| २४ से ३२    | मुहम्मद गोरी (ग्राठ बार)                        | ,, ११७४ से १२०६ तक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                             |
| 33          | तैमुरलंग (मध्य एशिया)                           | 355                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Marie Carles Control of the |
| 38          | बाबर (मध्य एशिया)                               | " \$85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                             |
| 34          | हमायूँ (मध्य एशिया)                             | " 5777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | T.                          |
| 3 €         | नादिरशाह (ईरान)                                 | 2038                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                             |
| 30          | ग्रहमदशाह ग्रन्दाली (ईरान)                      | The state of the s | से १७६१                     |
| 35          | ग्रंपेज (प्लासी की लड़ाई)                       | ,, 80X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                             |
| 3.5         | पाकिस्तान द्वारा कश्मीर के                      | 10 5715                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                             |
| 16          | एक भाग पर कञ्जा                                 | " \$ 5.80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ,                           |
| 80          | चीन का भारत पर आक्रमण                           | , १६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                             |
|             |                                                 | 12 4-4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | malant.                     |
| 88          | पाकिस्तान का भारत पर<br>ग्राकमण                 | ,, ?849                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                             |
| 140         | पाकिस्तान का भारत पर                            | 30000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                             |
| 8.5         | याकस्तान का मारत नर                             | ,, १६७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -                           |

अपर कहे २५०० वर्षों में भारत पर इतने अधिक आक्रमण होने के कारण इस प्रकार है-(१)भारत द्वारा प्रपनी विद्या और कारीगरी से सारे बिश्व को ज्ञान, तैयार बस्तुएँ तथा नाविक सेवाएँ, घोड़े, मिस्र देश में भव्य पिरीमहस् पादि बनाने के लिए मागंदर्शन, कारीगर और उपकरण आदि उपलब्ध कराकर ग्रपार सम्पत्ति कमाने के कारण ही भारत को सोने की चिडिया कहा जाता या। भारत में दुग्ध और मधु की नदियाँ बहा करती थी ऐसा उस समय के भारत के बैभव का वर्णन पाश्चात्य ग्रन्थों में ग्रंकित है। ऐसी प्रवस्था में बौड भीर जैन मतों के अत्यधिक प्रचार के कारण क्षात्रवृत्ति छोडकर उदासीन भिक्षुवृत्ति ग्रपनाने की प्रवृत्ति बढ़ी और भारत को प्रतिकार शक्ति ढीली पड़ते-पड़ते भारत दुर्बल होता चला गया। भारत के हिन्दू क्षत्रिय राजा एक-दूसरे पर चड़ाई कर निजी राज्य वढ़ाने में बहा पुरुषायं समभते थे। किन्तु सभी ने एक होकर ईरान, तुर्कस्थान, सर्वस्थान सादि देशों में पुनः हिन्दू विश्वसाम्राज्य स्थापित करने का कदापि नहीं सोचा। यह कितनी दुर्भाग्य की बात थी। आज भी भारत में वही प्रवृत्ति है। जो उप्रवादी सिख खालिस्थान के नाम से भारत का टुकड़ा माँगते है वे रणजीतसिंह की राजधानी लाहौर पुनः जीत लेने की योजना क्यों नहीं बनाते ? हिन्दुमों की शिक्षा में ऐसा लड़ाकू, विश्वविजेता ध्येयवाद पुनः प्रविष्ट कराना बड़ा प्रावश्यक है। यदि सारे विश्व का नेतृत्व कोई कर सकता है तो वह हिन्दू ही कर सकता है। अन्य किसी धर्म, पन्थ या जाति को विकास आज्य स्थापित करने की उच्च ध्येयदृब्टि प्राप्त नहीं है । ईसाई या इस्लामी पन्थों के प्रसार से तो घातंक, ग्रत्याचार, छल, कपट, लोगों को मुनाम बनाकर बेचना पादि जनता को अस्त करनेवाली कुप्रथाएँ बढ़ेंगीं।

इस्लाम के प्राविभाव से विश्व में इतना ग्रन्थाय, ग्रंधेर ग्रीर ग्रातंक प्रारम्भ हुपा कि जलाशयों में विष मिलाना, हरे-भरे खेतों को ग्राग लगा देना, स्त्रियों पर बलात्कार करना, बच्चों को कत्ल करना, पुरुषों को बन्दी बनाकर पंत्र करना या दूर-दूर के शहरों में गुलाम बनाकर वेचना, हजारों को छल-कपट से मुसलमान बनाना ग्रादि दैनन्दिन घटनाएँ बन गईं। इन पत्थाचारों से ग्रमंगुद्ध की कल्पना को गले लगाए हुए भारतीय क्षत्रिय बकायक उदास ग्रोर हताश बन गए। इस्लामी ग्रत्याचारों का मुहतोड़

जवाब देने के लिए प्रतिराक्षस वनने के सिवाय और कोई मार्ग नहीं या। मन्, राम ग्रीर कृष्ण का ग्रादर्श भूलकर भारतीय क्षत्रिय-नेता हताण हो गए। हिन्दू प्रवचनकारों का यह बड़ा दोष था। रामायण और भगवद्गीता जैसे वीरकाव्यों को भी आजकल के प्रवचनकारों ने आध्यात्मिक मनोरंजन ग्रीर धनप्राप्ति का साधन बना रखा है। भगवान् श्रोकृष्ण ने धर्ज्न को गीता कहते समय या तुलसीदास जी ने रामचरित मानस लिखते समय यह कभी सोचा ही नहीं होगा कि "मेरे वीरग्रन्थ को धूर्त लोग द्रव्य-प्राप्ति का साधन बना लेंगे''। आजकल के प्रवचनकार रामायण, गीता आदि के विश्लेषण में बहा, माया, मोह, ज्ञान, मन, बुद्धि ग्रादि विवेचन का मायाजाल फैलाकर लोगों से मुफ्त का खादर और धन बटोरते रहते हैं। हिन्दू जनता को ऐसे ढोंगी प्रवचनों का यह धन्धा बन्द करा देना चाहिए। भगवद्गीता या रामायण के प्रत्येक प्रवचन की ग्रन्तिम कसौटी यह होनी चाहिए कि हजारों ओताग्रों में से कम-से-कम एक श्रोता भी यदि श्रीराम या म्रर्जुन की तरह वैदिक संस्कृति के पुनरुत्यान के लिए प्रोत्साहित हुम्रा है या नहीं ? यदि नहीं हुआ है तो ऐसे प्रवचनों को बन्द करा देना चाहिए क्योंकि वे जनता को फुसलाकर पवित्र वैदिक वीरग्रन्थों से धन ग्रीर ग्रादर बटोरने का व्यक्तिगत साधन बनाए हुए हैं।

NOTE HOLD THE RESERVE AND ADDRESS OF

हजार-वारह सी वर्षों के इस्लाम से किए भीषण संघर्ष के कटु अनुभव के पश्चात भी हिन्दू अपने धमं और संस्कृति की बागडोर गांधी-नेहरू जैसे दुबंल संत प्रवृत्ति के राजनीतिक नेताओं के हाथों में सौंपकर सो रहे हैं, यह भारत का बड़ा दुर्भाग्य है। ऐसे नेता हिमालय के शीत एकांत में भले ही आदरणीय हों राजनीति की सरगर्मी में देहली के सिहासन से और देश के शासन से ऐसे नेताओं का कोई सम्बन्ध नहीं होना चाहिए। अत्याचारी शत्रु जो मांगता रहे वह उसे देते रहकर किसी तरह शान्ति की याचना करने की और बची-खुची भूमि या सम्पत्ति में समाधान मानने की हिन्दू प्रवृत्ति बदलनी बड़ी आवश्यक है। हिन्दुओं को अपनी छीनो हुए इमारतें और प्रदेश वापस लेने का लक्ष्य बनाकर उसके लिए कड़ा संघर्ष करते रहना चाहिए।

इस्लामी या ईसाई शासन में कभी मुख और शान्ति रह नहीं सकती

स्योंकि वे धमं तथा सत्य पर घाधारित नहीं हैं। ईसामसीह नाम का कोई व्यक्ति कभी जन्मा ही नहीं। ऐसी धवस्था में एक काल्पनिक व्यक्ति की मनगड़न्त जीवनगाथा पर घाधारित ईसाईधमं घ्रधिक काल टिक ही नहीं सकेगा। उसी प्रकार इस्लाम भी दूसरों की छीनी इमारतों को भूठ ही घपना कहता घा रहा है धौर इमारतों से मनगढ़न्त, भूठा इतिहास बनाता घपना कहता घा रहा है धौर इमारतों से मनगढ़न्त, भूठा इतिहास बनाता रहा है। ऐसे भूठों के हाथ किसी प्रकार का शासन सौपना सारे विश्व को सकट में डालना होगा। यदि भारत के शत्रु Total war यानी हर एक व्यक्ति पर हर प्रकार का घातक मचाने वाले हों तो हिन्दुग्रों ने भी उनसे प्रतिराक्षस बनकर ही प्रतिकार करना धावश्यक है। सांत्वना, सहनशीलता घादि सद्गुण घधमी शत्रु से बरतने नहीं चाहिए। इसी तथ्य पर वैदिक सस्कृति का क्षात्रवर्ग घाधारित है। लड़ना उनका व्यवसाय ही बना दिया है। घतः नरम हृदय होकर शत्रु को उचित दण्ड न देने वाला क्षत्रिय क्लंब्यच्युति का पाप करता है। घधमी शत्रु के साथ ग्रधमं युद्ध ही करना चाहिए। राम धौर कृष्ण का घादणं यही है।

पराए इस्लामी हमलावरों ने भारत में इतने पाप और दुराचार, ग्रत्याचार ग्रांदि किए है कि उनका ब्यौरा देने वाले कई ग्रन्थ, लिखे जाने चाहिए। उदाहरण—हिन्दू किले में मुसलमान महिला ग्रौर बच्चों के लिए ग्राथ्य की याचना करके पर्दे में महिलागों की बजाय सगस्त्र सैनिक भेज-कर विश्वास्थात से किला हस्तगत करना, समभौते के वार्ताविमर्ष के बहाने हिन्दू राजाग्रों को बुलाकर उनका वध करना—ऐसी घटनाएँ इस्लामी ग्रासन में बार-बार हुई है। मुसलमानों का लिहाज करके ऐसी घटनाएँ दबा देने की जो प्रथा भारत में गांधी-नेहरू युग में पड़ी वह बड़ी घातक है। दिखलावे के लिए सत्य की महला गाते रहना ग्रोर इस्लाम-तुष्टि के हेतु सत्य को खिगाए रखना यह जनता से कितनी बड़ी बंचना है।

यतः हिन्दुवैदिक क्षात्रधमं का पुनरुद्धार करने का हिन्दुध्रों को निश्चय कर लेना धावश्यक है। क्षात्रधमं नहीं रहेगा तो वैदिक धमं नहीं रहेगा, जैसे पुलिस धौर सेना बिना नागरी जीवन एक पल भी नहीं चल सकेगा। जैसे समाजवाटकों को दण्ड देने के लिए पुलिस की धावश्यकता होती है वैसे ही विदेशी शक्ष्मों को ठिकाने लगाने के लिए सेना की धावश्यकता होती है। बैसी सेना पीढ़ियों से प्रणिक्षण पाकर शत्रुघों से लड़ने के लिए सदा सन्नद्ध रहे इस हेतु एक विशिष्ट क्षत्रिय वर्ण बैदिक संस्कृति में वना हुमा था। इसीलिए वैदिक संस्कृति में वेदविद्या ग्रीर क्षात्रवल इनका सदैव जोड़ रहा है। इस सम्बन्ध में संस्कृत श्लोक है—

श्रयतश्पतुरोवेदान् पृष्ठतस्सगरं धनुः। इदं क्षात्रं इदम् ब्राह्मं गापादिष गरादिष ।

## क्षमा कब की जाती है ?

दुष्ट और विश्वासघाती शत्रु से पूरी निर्दयता से ही निपटना चाहिए यह वैदिक नीति इस्लामी आक्रमणों के समय ढीली पड़ जाने के कारण भारत की बहुत हानि हुई है।

इस पर कुछ वाचकों के मन में ऐसी शंका प्रकट हो सकती है कि यदि इस्लामी आकामकों से भारतीय क्षत्रियों ने भी निदंयता का वर्तन किया होता तो इस्लामी और वैदिक सभ्यताओं में अन्तर ही नहीं होता।

इस प्रकार का आक्षेप हमारी इतिहास शिक्षा का एक महान् दोप प्रकट करता है। महमूद गजनवी, गोरी आदि आकामक हमारा एक व्यक्ति मारते तो भारतीय क्षित्रयों ने उनके दस व्यक्ति मारने चाहिए थे। वे यदि १००० व्यक्तियों को बलात् मुसलमान बनाते तो क्षित्रय राजाओं को २००० इस्लामी बंदियों को हिन्दू बनना बाध्य करना था। इस प्रकार 'शठ प्रति शाठ्य' की नीति अपनानी चाहिए थी। युद्ध की स्थिति में निर्दय शत्रु पर काबू पाने के लिए उससे दुगुनी या दसगुनी निर्दयता भारतीय क्षत्रियों ने नहीं अपनाई यह उनका बड़ा दोष रहा। इसी को स्वातन्त्रयवोर वि० दा० सावरकर जी ने सद्गुण विकृति कहा है।

भारतीय क्षत्रिय यदि ऐसे कड़े बदले का बर्ताव करते तो इस्लामी बर्ताव और हिन्दू बर्ताव में अन्तर ही क्या रह जाता ? इस प्रश्न का

हम अब उत्तर देने वाले हैं। पाठक उसे ध्यान देकर पड़ें। इस्लामी विजेता बन्दी बनाई स्त्रियों पर बलात्कार करते, पुण्यों को गुलाम बनाकर बाजारों में बेचते, हजारों व्यक्तियों को छल हेतु बोटी-बोटी काटकर हलाल करते और कुरान पर हाथ लेकर धभय की शपथ

देकर निमन्त्रित हिन्दू शासक को सुलह की चर्चा का यहाना बनाकर बश्चासभात से मार देते। ऐसे कुकर्म हिन्दू कभी नहीं करता यही बैदिक धर्म की इस्लाम की तुलना में श्रेष्ठता है। किन्तु इसका अर्थ यह नहीं कि इस्लामी सब को कड़ी सजा न दी जाए।

हमी प्रश्न का दूसरा ग्रंग शरण ग्राए शत्रु को क्षमा करने की वावत है। शरण ग्राए शत्रु को जीवित छोड़ देना क्षत्रिय का घमं है यह वैदिक धमं की सील भवश्य है किन्तु 'शरणागत' का सही ग्रंथ समक्तना ग्रावश्यक है। मुहम्मद गोरी को पृथ्वीराज चौहान ने कई बार बन्दी बनाकर छोड़ दिया। उसका लाभ उठाकर गोरी बार-बार मेना जमा कर पृथ्वीराज पर हमला करता रहा ग्रीर ग्रन्त में गोरी ने ही पृथ्वीराज को छल करके मार हाला।

इस सम्बन्ध में रामायण की तत्सम घटना दर्णनीय है। विभीषण जब धयने सैनिक लेकर राम के सहाय हेतु रावण के विरुद्ध लंका के हमले में सम्मिनित होने को राजी हो गया तभी उसे शरणागत समक्तकर जीवन-दान दिया गया। धन्य जो मारीच, सुबाह, खर, दूषण, कबंध, मूपंणना घादि रावण के सेनानी घाए उन किसी को भगवान् राम ने जीवनदान नहीं दिया, प्रत्येक का वध ही किया। किन्तु राम के सैनिकों ने स्त्रियों घौर बच्चों पर बलात्कार नहीं किया घौर किसी राक्षस का छलकर सरीर का एक-एक भाग तोड़कर 'हलाल' नहीं किया। राक्षसों का वर्ताव धौर प्रमु राम का घाचरण, इसमें धन्तर था। वहीं प्रन्तर हिन्दू ग्रीर मुसल-सानों के बावरणों में इतिहास में दिलाई देता है। राक्षस भी वैदिक धर्मी होने के कारण उनका घाचरण इस्तामी घाकामकों से कई गुना श्रच्छा ग्रीर सध्य था। जैसे हनुमान का राजदूत होने के नाते उसे बन्दी बनाकर रखना प्रयोग्य है, इस घालेप को रावण ने भी मानकर हनुमान को छोड़ दिया। इन सब बातों पर विचार करते हुए वैदिक क्षत्रियों की शिक्षा में एक बड़े परिवर्तन की आवश्यकता है। उन्हें यह समक्ष लेना चाहिए कि राक्षसों के विरुद्ध प्रतिराक्षस जैसी सख्ती वरतना ही सच्चा क्षात्रधमं है। प्रौर शरणागत उसे समक्षना चाहिए जो वैदिक धमं की सेवा करने को राजी हो, अन्य किसी को कभी क्षमा नहीं करना चाहिए।

और अब समय की आवश्यकता यह है कि प्रत्येक वैदिक धर्मी पुरुष को क्षत्रिय बनना चाहिए। 25

## वैदिक सेना-संगठन

समग्र विश्व में सुष्टि-उत्पत्ति समय से बैदिक शासन (और संस्कृत भाषा प्रचलित) होने के जो सर्वांगीण प्रमाण मिलते हैं उनमें सेना-संगठन का एक पुष्ट प्रमाण भी विद्यमान है। वर्तमान भारतीय सेना-व्यवस्था प्रांग्ल-शासकों ने जैसी रूड़ की, वैसी ही स्वतन्त्र भारत में चालू रखी गई है। किन्तु इसमें प्राश्चर्य की बात यह है की स्वयं घांग्ल भूमि में जो सेना-संगठन का ढांचा है और जो ग्रांग्ल शासकों ने भारत में भी रूढ़ किया वह उठ उसी प्राचीन बैदिक सेना-व्यवस्था पर घ्राधारित है जो भारत के प्राचीन वैदिक सम्राटों ने विश्व में रूढ़ की थी। इसका जो विवरण भारतीय बायुसेना के एक सेवानिवृत्त घ्रधिकारी स्वयांड्रन लीडर हंसराज सिह जो ने तीन-चार वर्ष पूर्व बुलदशहर (उत्तर प्रदेश) के हिन्दू-महासभा घ्रधवेशन में दिया, वह इस ग्रध्याय में प्रस्तुत किया जा रहा है।

मुनोना के प्रतिरिक्त सागरसेना और वायुसेना की परिभाषा भी

सम्बद प्रणाली की ही है।

#### नावि

XAT.COM

षांग्ल लोग यपनी भाषा में सागर सेना को 'नेव्ही' (navy)कहते हैं जो वास्तव में संस्कृत 'नावि' शब्द है। संस्कृत में नी, नीका, ग्रादि शब्द है। उन्हों से भारतीय भाषाओं में नाव और नाविक शब्द बने हैं। ग्रत: 'नावी' उर्फ नेव्ही शब्द संस्कृतमूलक ही है। उसी से 'नेव्हल' (naval) और 'नोटिकल' (nautical) यानी 'नो सेना सम्बन्धित'—ऐसे शब्द ग्रांग्ल नाषा में नित्य प्रयुक्त किए जाते हैं। वह परिभाषा विश्व में ग्राज भी इसी कारण कह है कि उसके पीछे नालों वर्षों की वैदिक-संस्कृत सागर पर्यटन की परम्परा विश्वमान है। प्राचीन लुप्त-गुप्त-इतिहास के परिशीलन ग्रीर

ग्रध्ययन में ऐसे विपुल प्रमाण ग्राज तक दुर्लक्षित रहे हैं। इतिहास-संगो-धकों को ग्रपने चारों ग्रोर फैले हुए ऐसे विविध प्रकार के प्रमाणों का विवरण लेकर उनको दखल लेने का ग्रभ्यास बढ़ाना चाहिए।

## कमोडोर (Commodore)

यह मूल 'समोदोर' णब्द संस्कृत 'समुद्र' णब्द का ग्रयभ्रष्ट रूप है। ग्रांगल भाषा में 'C' ग्रक्षर के 'स'—'ण'—'प' या 'क' ऐसे कई उच्चारण होते हैं। प्राचीन वैदिक प्रथा में समुद्राधिकारो (यानी नौसेना-ग्रिधकारो) कहते थे। ग्रागे चलकर उस णब्द का पूर्वपद 'समुद्र' ही प्रचलित रह गया। उसे यूरोपीय लिपि में 'समोदोर' (Commodore) लिखा जाने लगा। कुछ समय पश्चात् 'समोदोर' णब्द का 'कमोडोर' उच्चार रूढ हो गया। प्रचलित उच्चारण वही है। किन्तु ग्रव तो वायुसेना ग्रधिकारी को भी 'कमोडोर' ही कहने की प्रथा पड़ी है। इससे यह प्रमाणित होता है कि ईसा पूर्व समय में नौसेना ग्रौर सागर पर्यटन की सारी परिभाषा संस्कृत थी। उसका मूल कारण यह है कि ग्रनादिकाल से सारे विश्व में वैदिक शासन ग्रौर संस्कृत भाषा ही प्रचलित थी।

## किंग (King)

ग्रांग्ल भाषा में राजा को 'किग' (king) कहते हैं। उस शब्द की ब्युत्पत्ति भी संस्कृत भाषा ग्रीर वैदिक प्रणाली की है। वैदिक परम्परा में क्षत्रिय शासकों के नाम उदयसिंह, मानसिंह, जगतसिंह ऐसे होते थे। उस सिंह शब्द का ग्रपन्नंश कहीं 'सिंग' तो कहीं 'सिन्हा' (Sinha) ऐसा होता रहा है। देश जब परतन्त्र होता है तो पराए शासकों के विकृत उच्चारों से हमारे ग्रपने देश में ग्रपने ही भारतीय शब्दों के उच्चारण कैसे विगड़ जाते हैं इसके यह दो उदाहरण हैं। इस प्रकार सिंह का सिंग उच्चारण करें एण रूढ़ हुग्रा। प्राचीन ग्रांग्ल भाषा (Old English) में वह शब्द cing लिखा जाने लगा। ग्रांगे चलकर 'c' का उच्चार 'क' करने की प्रथा से 'सिंग' कि बदले 'किंग' उच्चार रूढ़ हो गया। तथापि उस शब्द से यह विदित होता है कि ग्रांग्ल द्वीपों में वैदिक क्षत्रिय राजाग्रों का ही ग्रधिकार होता होता है कि ग्रांग्ल द्वीपों में वैदिक क्षत्रिय राजाग्रों का ही ग्रधिकार होता

था। इसी कारण उनके राजा को 'सिग' के बजाय 'किंग' कहते हैं।

नाइट (Knight)

राजा बैदिक सेनाओं का नेता होता था। उसके दरबारी सेना के 'नायक' कहनाते थे। दुर्योधन भी अपनी सेना के प्रमुख नेताओं को 'नायक' कहनाते थे। दुर्योधन भी अपनी सेना के प्रमुख नेताओं को 'नायकाः मम सैन्यस्य' कहता था। उसका उल्लेख भगवद्गीता में है। ठेठ वही कटद आग्ल डीपों में भी प्रचलित है। अन्तर इतना हो है कि नायकः गब्द का भारतीय भाषाओं में 'नाइक' ऐसा अप'अंश होता है, उसी प्रकार आग्न माथा में उसका उच्चार 'नाइट' ऐसा होता है। वस्तुतः आग्न लेखनप्रधा में 'knight' ऐसा लिखा जाता है। उसमें आरम्भ में (क) 'K' प्रकार होते हुए भी उसका उच्चारण किया नहीं जाता। और अन्त में एक फालतू T (टी) प्रकार ओड़ दिया गया है। वह फालतू में 'निकालकर यदि उसके स्थान पर K सक्षर लगाकर वह शब्द nighk ऐसा लिखा जाए तो वह संस्कृत नायक उर्फ नाइक शब्द ही है—यह प्रतीत होगा।

प्रव दूसरा एक प्रांग्न गव्द देखें। प्रांग्लद्वीपों में Canterury नाम का एक प्राचीन गाँव है। उसका प्रचलित उच्चार केंटरवरी किया जाता है। किन्तु 'C' प्रक्षर का मूल उच्चार 'श' होता है यह ध्यान में रखकर उस गव्द का उच्चारण 'शंतरवुरी' होता है। प्रव यह ध्यान में रखें कि नायक शब्द में 'क' प्रकार के बजाय 'ट' प्रक्षर पड़ा है। यानी अंग्रेजी भाषा में संस्कृत 'क' के स्थान पर 'ट' पड़ गया है। उसे ध्यान में रखकर हम देख सकते हैं कि शंतरवुरी का मूल नाम शंकरवुरी उर्फ शंकरपुरी होना चाहिए। इस प्रकार जब प्रांग्ल द्वीपों में 'शंकरपुरी' नाम का नगर था, दरवारियों को नाइक (उर्फ नाइट) कहते थे, राजा को 'सिग' (उर्फ 'किंग') कहते थे तो क्या इससे यह सिद्ध नहीं होता कि वहां संस्कृत भाषा ग्रीर बेंदिक संस्कृति का प्रसार था?

कटरवृरो उर्फ संकरपुरी के प्राचीन धर्मगुर को archbishop यानी (प्राम्नद्रोप का) महापुरोहित कहते हैं। वह महापुरोहित शंकरपुरी में संकर की पूजा करने बाला बैदिक धर्मगुरु होता था। यह कितना महत्त्व- पूर्णं प्रमाण है कि छठी शताब्दी में ईसाई बनाए जाने के पूर्व ग्रांग्लदीयों में पूर्णंतया वैदिक संस्कृति विद्यमान थी।

#### सेना विभाग

ग्रब हम देखेंगे कि सेना के विभिन्न विभाग जो हमें वर्तमान सेनाओं में दीखते हैं वे ग्रनादिकाल से वैसे ही चले ग्रा रहे हैं जैसे वैदिक परम्परा ने निश्चित किए थे।

आधुनिक सेना में अल्पतम विभाग 'सेक्णन' (Section) कहलाता है। उसमें दस सैनिक होते हैं। प्राचीन वैदिक प्रया में भी सेना के अल्पतम विभाग में दस व्यक्ति होते थे जिनमें एक हाथी, एक रथ, तीन घुड़सवार और पाँच पदाति (यानी पैदल चलने वाले सैनिक) कुल दस घटक के होते थे। तत्पश्चात् प्राचीन और अर्थाचीन सेना-संगठनों में वही १०—१० के विभाग अधिकाधिक मात्रा में सम्मिलित होते थे।

वैदिक पद्धति में तीन पंक्तियों का एक सेनामुख होता था तो ब्राधुनिक सेनाओं में तीन सेक्शन्स मिलाकर एक प्लाट्न होता है।

वैदिक पद्धति की सेना-संघटना का अर्थ है वैदिक संस्कृति में पले सम्राटों की सेना में जो विभाग होते थे। वे वैदिक सेना का कोई ऐसा अर्थ न लगालें कि वेदों में ही उन सेना विभागों की संख्या निश्चित की गई हो।

वैदिक पद्धति का इस ग्रन्थ में यह ग्रथं है कि वेद, उपनिषद, रामायण, महाभारत ग्रौर पुराणों में जिस संस्कृति का हमें परिचय होता है, वह।

#### कम्पनी

आधुनिक सेनाओं में तीन प्लाट्न्स की एक कम्पनी (Company) होती है। वैदिक सेनाओं में तीन सेनामुख मिलाकर एक गुत्म होता है। तीन कम्पनियाँ मिलाकर आधुनिक सेना में एक रेजिमेंट होता है

वैसे ही प्राचीन वैदिक सेनाओं में तीन गुत्मों का एक गण होता था।

इस समानता से कोई यह न समभ बैठे कि ग्रीक या ग्रन्य यूरोपीय देशों की संघटना के नमूने पर वैदिक सेना-संघटन बना था। जब भी ऐसी शंका प्रकट हो तब देखना यह चाहिए की उनमें से कौन-सी परम्परा प्राचीन

१७ मन्दय + ६ पश्

सेक्शन्स

,प्राथ हाथी १,0 €, ३ % ० घापन झोर प्रमाहिणी = ३,७१,७६० सैनिक,

है। हम भारम्भ में ही बता चुके हैं कि संस्कृत भाषा, वेद और वैदिक सम्राटों का शासन विश्व में धनादि काल से बना हुआ है। अतः जब भी बैंडिक प्रचा में घौर चन्य प्रधामों में समानता दिखे तो यह स्पष्ट हो जाना बाहिए कि वह बैदिक प्रया की ही नकल है।

बाधनिक सेनाबों में तीन रेजिमेंटों की एक बिगेड कही जाती है, उसी प्रकार बैदिक सेनामों में तीन गणों की एक वाहिनी होती है।

तीन बिगेड्स की एक डिवीजन घाजकल की सेनाओं में होती है। उसी प्रकार प्राचीन सेनाओं में तीन बाहिनियों की एक प्रतना होती थी।

नीन डिबीजन्स की एक कोग्रर ग्राधुनिक सेनाग्रों में कही जाती है। उसी प्रकार प्राचीनकाल में तीन प्रतनाग्नों की एक चम् कही जाती थी।

तीन बाधुनिक कोबर मिलाकर एक कमांड कही जाती है। प्राचीन बैदिक सेनाओं में उसी प्रकार तीन चमू मिलाकर एक अनिकीनि बनती

इस प्रकार बाध्निक सेनाबों में कमांड हो वड़ा-से-वड़ा सेना विभाग है। किन्तु वैदिक सम्राटों की सेनाओं में तो इससे भी बढ़कर एक सेना विभाग था। दस प्रनिकोनि मिलाकर एक प्रक्षाहिणी बनती है। कौरव पाण्डवों की सम्मितित सेना महाभारतीय युद्ध में १८ प्रक्षीहिणी थी।

इससे एक बात की पुष्टि होती है कि वैदिक सम्राटों का विश्व सामाध्य होने के कारण ही तो उनकी सेना इतनी विणाल होती थी। इतिहास के प्रध्येषता वर्तमान राष्ट्रों की कुल सेनाओं की संख्या की महा-भारतकामीन १८ प्रलीहिणी सेना से तुलना करें।

इतनी विशास सेना हो तो उस समय की जनसंख्या भी तो उसी प्रमाण में धत्यधिक होनी चाहिए। एक सौ नागरिकों के पीछे एक सैनिक ऐसे प्रमाण की करवना करके १८ प्रक्षोहिणी सेना के हिसाब से महाभार-वीवकाल के विक्व की जनसंख्या का धनुमान लगाया जा सकता है।

इयर कहे सेना विभागों का कोण्डक पुष्ठ ३६९ पर दिया जा रहा

मैविक सेमा-संगठन

महाबत + ३ धनुर्धारी=४ मनुष्य +

सारथी + ४ धनुर्धारी= ४

षुड्सवार=३ मनुष्य-

पदाति= १ मनुष्य

प्राचीन साहित्य में हम बार-बार त्रिभुवन की बात सुनते हैं। तो हो सकता है कि उस समय प्रक्षोहिणी जैसी विशाल सेना इसलिए आवश्यक होती थी कि सैनिकों को युद्ध या सुरक्षा के हेतु अन्य दो ग्रहों पर भी भेजा

यद्यपि बैदिक पत्ति के स्यूल रूप में दस सदस्य जान पड़ते हैं तथापि दे (प्राधुनिक प्रत्यतम विभाग जो सेक्शन कहेलाता है उससे) कहीं प्रधिक दे। जैसे हाथी पर एक महाबत होता था और प्रवारी में चार धनुर्धारी होते थे। यानी हाथी के साथ पाँच मनुष्य होते थे। रथ में एक सारथी और बार धनुर्धारी ऐसे कुल पाँच व्यक्ति होते थे। तीन अश्वों पर तीन सबार होते थे। इनके प्रतिरिक्त पाँच पदाति सैनिक होते थे। ग्रतः वैदिक सेना के प्रत्यतम भाग में एक हायी, रथ को जोड़े हुए दो घोड़े, तीन ग्रन्थ प्रश्व ऐसे कुल छः पशु और कुल १७ मनुष्य होते थे। इस हिसाव से ऊपर दिए कोष्टक के धनुसार एक प्रक्षीहिणी सेना में कितने पशु ग्रीर कितने सैनिक होते थे इसका हिसाब वाचक लगा सकेंगे।

#### सेवप

बैदिक शासन में विश्व के विशिष्ट विभाग बनाकर हरएक विभाग को क्षेत्र कहा जाता था। जैसे ब्राधुनिक शासन में 'जिला' होता है वैसे ही प्रत्येक क्षेत्र के शासक को 'क्षेत्रप' (यानी क्षेत्रशासक) कहा करते थे। यह सब्द यूरोपीय भाषाओं में 'सत्रप' (Satrap) उच्चार से शेष है। यह भी एक प्रमाण है कि प्राचीन विश्व में बैदिक शासन था।

उस शासन में महाबत, ध्रम्बविद्या के जानकार, सेना-संगठन विशारद, बुद्धतन्त्र में प्रवीण लोग खादि भारतीयों की सारे विश्व में बड़ी माँग थी। खतः प्राचीनकाल में शासन, शिक्षा कार्य, निगरानी छादि छनेक निमित से भारतीयों का प्रवास सारे विश्व में होता था।

ईसापूर्व छठी शताब्दी में Xerxes की सेना में विदेशों में भारतीय सैनिक तैनात थे। ग्रीक सेनानी सेल्यूकस की सेना में भी भारतीय सैनिक होते थे। हैनिबाल नाम के विदेशी योद्धा की सेना में ईसापूर्व पहली शताब्दी में भारतीय महाबतों के नियन्त्रण में हाथियों की एक टुकड़ी

तैनात थी। रोमन सम्राट् 'सीभर' कहलाते थे। Ceesar में पहला प्रक्षर ·C' कालतू लगा है। वह निकालकर पढ़ा जाए तो वह संस्कृत 'ईश्वर' शब्द है। प्राचीन सम्राटों को ईश्वर कहा जाना वैदिक प्रणाली का प्रमाण है। इतने दूर-दूर के प्रदेशों में भारतीय सैनिक, महावत, हाथी सम्मिलित होने का कारण यह था कि महाभारतीय युद्ध के पश्चात् विश्व-वैदिकसाम्राज्य जब टूटा तव से भारतीय सैनिक सारे विश्व में विखरे-बिखरे बसर करते रह गए थे। यह इतिहास का एक पूर्णतया नया दृष्टि-कोण है जो हमारे बैदिक-साम्राज्य सिद्धान्त के ग्रन्तर्गत बड़ा तर्कसंगत सिद्ध होता है। रोमन-सेनानी ज्यूलियस सीजर जब ईसापूर्व सन् ५३ के लगभग ग्रांग्लद्वीपों में सेनासहित उतरा तो उसकी सेना में भारतीय सैनिक थे। Circencester Museum में ई० सन् की प्रथम शताब्दी का एक शिलालेख है। इसमें एक भारतीय अश्वसवार का उल्लेख है। लिखा है Dannicus Eqies Ala Indiana TVR Albani यानी "भारतीय ग्रश्वसवार धनेश, अलबेनस् रेजिमेंट, अला इण्डियाना टुकड़ी का सैनिक"। भ्रांग्ल भूमि में जब उस भारतीय सेनानी का देहान्त हुआ उसकी १६ वर्ष की सैनिक नौकरी पूरी हो चुकी थी।

प्राचीन तिमल उल्लेखों में भारतान्तगंत पाण्ड्य राजा की सेना में बड़े हट्टे-कट्टे ग्रीर कूर दिखने वाले यवनों का तथा लम्बे ग्रंगरखे पहने गूँगे म्लेच्छों का उल्लेख है। तिमल प्रान्त में रोमन लोगों की बस्ती का भी वर्णन है। उस समय रोम की बरणियाँ (बड़े मृत्तिकापात्र), दीप, शीशा ग्रौर तार ग्रादि भारत में ग्रायात किए जाने का उल्लेख है। ईसापूर्व सन् ३०१ में इप्सस् रणभूमि पर कॅसॅंडर ग्रोर ग्रन्तगुणस् (Antigonas) का जो युद्ध हुआ था उसमें भारतीय हाथियों की टुकड़ी के पराक्रम के कारण कॅसॅंडर को विजय प्राप्त होने का वर्णन है।

रोमन शासन के अन्तर्गत आंग्लभूमि में ज्यूलियस कलासिसिएनस नाम के एक रोमन अधिकारी की पत्नी भारतीय थी। उस महिला के पिता का नाम ज्यूलियस् इण्डस्, ऐसा अंकित है। स्वयं महिला का नाम रोमन भाषा में Julia Pacata Indiana लिखा गया है। ग्रीक, रोमन, अरबी धौर ईरानो लेखकों ने उनके अशुद्ध उच्चारणों के कारण भारतीयों के नाम

इतने टेढ़े-मेट लिस दिए हैं कि उन नामों का मूल गुद्ध संस्कृत स्वरूप धाकलन करना कठिन लगता है। उन विदेशियों के लिसे इतिहास में ऐसे कई दोष होने के कारण उनपर पूर्ण विश्वास कदापि नहीं रखना चाहिए।

#### अनीक

बैदिक क्षत्रपों के ब्रधिकार में बड़ी सेना-छावितयाँ होती थीं। सेना को संस्कृत में बनीक' कहते हैं। विश्व में उन वैदिक क्षत्रिय सेना-छावितयों की स्मृति कायम रखने वाले नगर सैलोनिका (Salonica), ह्वे रोनिका (Veronica), स्थलधनीक (Thessalanica) ग्रादि नामों से अभी पहचाने जा सकते हैं। तथापि ग्राजतक के इतिहास संशोधन में ऐसे पुष्ट प्रमाणों की जरा भी दखल ती नहीं गई। इस प्रकार वर्तमान इतिहास-संशोधन पद्धति बड़ी बृद्धिण है। उसमें विविध प्रकार के प्रमाणों के ढेर-के-ढेर दुलंक्षित हुए पड़े हैं।

महाभारतीय युद्ध के समय जो इतनी विशाल सेना इकट्ठी की गई यो उसमें चीन, वर्बर, तातर घादि विश्व के विभिन्न प्रदेशों की सेनाएँ सम्मिलित होने का उल्लेख है। उनमें भी कौरव-पाण्डव अन्तिम वैदिक विश्व समाट् ये—यह बात सिद्ध होती है। तभी विश्व के सारे प्रदेशों की सेनाघों को उस युद्ध में सम्मिलित होना पड़ा। उस सेना की विशालता को घ्यान में नेते हुए ऐसा प्रतीत होता है कि उस समय प्रत्येक युवक को सैनिक शिक्षा धनिवायं थी। केवल महिलाएँ, पुरोहित, साधु, संन्यासी और वयो-वृद्ध लोगों को सैनिक सेवा का बन्धन नहीं रहा होगा।

मांग्लभाषा में युद्ध को 'बार' (war) कहते हैं। वह भी संस्कृत शब्द ही है। हिन्दी, मराठी घादि भाषाओं में भी किसी पर शस्त्र से हमला करने की 'बार' करना हो तो कहते हैं। घतः वह एक शब्द भी इस बात का प्रमाण है कि सारे विश्व में प्राचीनकाल में संस्कृत ही बोली जाती थी।

## परेड

महामारत में विशिष्ट सैन्य-रचना को ब्यूह कहते थे। विविध ब्यूहों में (वानी कतारों में) सेना की रचना करना तभी शक्य है जब सेना यूरोपीम बद्धित की परेड (parade)या 'ड्रिल', (ड्रिल यानी कवायत) करती हो। इस से यह अनुमान निकलता है कि सेना कवायत की पद्धित महाभारतीय युद्ध के पश्चात् यूरोप में तो बराबर चलती रही किन्तु भारत में लुप्त-गुप्त-सी हो गई थी। अतः पाश्चात्य लोगों ने भारत में आकर जब कवायती फीज का गठन किया तो उनके सैनिक उनकी शिस्त के कारण अच्छे शिस्त-बद्ध और प्रभावी प्रतीत होते थे।

## आंग्लभूमि में व्यूह-रचना

जिन ब्यूहों का हम महाभारत में बार-बार उल्लेख पढ़ते हैं उनका अस्तित्व या स्वरूप भारत में किसी को जात है या नहीं हम नहीं जानते। प्रश्चिकतर लोगों को वह सुनी-सुनाई बात ही लगती है। किन्तु आंग्लभूमि में महामारतकालीन कई स्मृतियाँ अभी शेष हैं। उनमें चक्रव्यूह भी है। डोरोथी(यानी द्वारावती)चैपलीन (Dorothea Chaplin)नाम की आंग्ल महिला ने Myth, Matter and Spirit or Keltic and Hindu Links नाम की पुस्तक लिखी है। (प्रकाशक—Rider & Co., Paternster House, Paternoster Row, London, 1935)। उस पुस्तक के पृष्ठ १३ पर उल्लेख है कि ब्रिटेन में "Malvern' नाम की जो पहाड़ियाँ हैं उन पर रोमन पूर्व तटबन्दी(यानी संरक्षणात्मक किले जैसी ऊँची, मोटी दीवारें) के खण्डहर हैं। प्राचीन सैनिक अवशेषों के बारे में लिखने वालों का निष्कर्ष है कि प्राचीन ब्रिटेन के निवासी अपनी सेनाओं को चक्रव्यूह में रचाया करते थे। उनके संरक्षण के लिए अनेक चक्राकार कोटों के घेरे एक के बाहर दूसरा, ऐसे बना दिए जाते थे। Hertfordshire Beacon नाम के स्थान पर वैसे चक्रव्यूह के अवशेष अभी हैं"।

ऐसे विविध उल्लेखों से हमारा यह निष्कषं है कि महाभारतीय युद्ध उस समय का जागतिक महायुद्ध था। भारतान्तगंत कुरुक्षंत्र धर्जुन और कृष्ण का भले ही केन्द्र रहा हो लेकिन धर्जुन ने जब उस विशाल सेना का निरीक्षण किया, वह रॅडर जैसे दूरदर्शी यन्त्र द्वारा ही सम्भव था। इससे उसने विश्व में स्थान-स्थान पर बने सैनिकों के मोर्चों का निरीक्षण किया। उस समय धांग्लभूमि भी एक महत्त्वपूर्ण सेनाकेन्द्र था। इसी कारण उसमें

उस पक्रमूहाकार किलेबन्दी के भवशेष पाए जाते हैं जो महाभारत में उस्सिखित हैं।

पांग्लभाषा में जो सायकल शब्द 'cycle' ऐसा लिखा जाता है उसमें
'y' प्रकार हटाकर उसे chcle ऐसे h प्रकार के साथ लिखा जाए तो तुरन्त
बह उसी प्रयं का चक्त उर्फ चक्र शब्द है यह ध्यान में आएगा। ऐसे अनेक
प्रमाणों से जान पड़ता है कि प्रांग्लभाषा भी प्रन्य भाषाओं की तरह टूटीफूटी संस्कृत ही है।
डोरोधी द्वारा चक्रव्यूह के खण्डहरों का उल्लेख इस प्रकार है—

"On the hills of Malvern are the remains of British camps dating back to a pre-Roman period. Writers on the military antiquities of Britain have stated that it was a

principle with the early Britons to arrange their forces in concentric circles i. e., ramparts rising one over the other, and the Hertfordshire Beacon among the Malvern Hills is a remarkable type of this mode of defence." (955 ? 3,

बोरोपी चपतीन का ग्रन्थ)

इस प्रकार हम जो प्राचीन और अर्वाचीन समानता यहाँ बतला रहे हैं उसे केवल नमूना मानकर पाठकों द्वारा इस प्रकार के और प्रमाण स्वयं संकलित करना अच्छा रहेगा। क्योंकि वेदों से ही सारी सभ्यता आरम्भ हुई और तत्पश्चात् उपनिषद्, रामायण, महाभारत, पुराण, श्रीमद्भागवत, योगविसष्ठ आदि सारे विश्व का सांस्कृतिक साहित्य रहा है। सारे धर्म, पन्य, परम्परा आदि उन्हों से निकलकर बिछड़ते-बिछड़ते एक-दूसरे से बहुत हुर निकल गए।

प्राचीन वैदिक सैनिक परिभाषा में सेना के अगले मध्य भाग की टुकड़ियों को उरस (यानि छाति) और दाएँ-वाएँ भागों को कुक्ष कहते थे। उनके पार जो अन्य संरक्षक सेना-टुकड़ियाँ होती थीं उन्हें पक्ष कहा जाता था। सेना के पिछने भाग को पृष्ठ कहा जाता था।

सेता के आगे निरीक्षणायं जो टुकड़ियाँ होती थीं उनका 'कोटी' नाम या। युद्ध छिड़ जाने पर जो टुकड़ियां कुछ दूर आवश्यकता पड़ने पर हमला करने के लिए श्रेष रखी जाती थीं उन्हें 'प्रतिग्रह' कहा जाता था। युद्ध के लिए सेना की विविध रचनाओं को ब्यूह कहा जाता था। इनके विविध नाम प्राप्य हैं जैसे मध्यभेदी (जो शत्रु के मध्यभाग पर टूट पड़े), अन्तर्भेदी, मकर, भोज, मण्डल, सर्वतोभद्र, गोमूत्रक, स्थेन, दण्ड, अर्धचन्द्र, असंहत, स्चिमुख, वच्च, अभेद्य, चक्र आदि विविध प्रकार के नाम उपलब्ध हैं। यह तभी सम्भव थे जब सारे सैनिक पाण्चात्य पद्धति की कवायत करते हों।

यदि चकव्यूह-पद्धति के खण्डहर झांग्लढीपों में पाए गए हैं तो हो सकता है कि विश्व के अन्य भागों में अन्य प्रकार की व्यूहरचना भी उपलब्ध हो जो अज्ञानवश पुरातत्त्वविदों की दृष्टि से ओक्सल रही हो। इस ग्रन्थ में दी गई जानकारी के फलस्वरूप हो सकता है कि डोरोधी चैपलीन की तरह अन्य संशोधक अन्य स्थानों पर प्राचीन सैनिक व्यूहों के अवशेष पहचान पाएँ।

35

# यज्ञ की प्राचीन जागतिक प्रथा

वंदिक संस्कृति की एक विशिष्टता यह है कि उसमें हर सांस्कृतिक प्रसंग या समारम्भ में होम यानी यज्ञ प्रज्ज्वलित कर उसमें पवित्र समिछा हाली जाती है। अंग्रेखी कव्द 'होम' (Home) यानी 'घर' उसी का साह्य है क्योंकि प्राचीनकाल में घर-घर में होम होता या।

शतः यदि हमें ऐसे प्रमाण मिले कि सारे विश्व के लोगों में यज्ञ की प्रया थी तो वह भी बैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्व-प्रसार का एक बड़ा श्राधार सिद्ध होगा। श्राजतक के संशोधकों ने ऐसे विविध प्रमाणों पर कभी श्राम दिया ही नहीं। इसी कारण इस नई संशोधन-पद्धति का प्रशिक्षण सारे ऐतिहासिक श्रध्यापक-प्राध्यापकों को देना बड़ा श्रावश्यक है।

यज्ञ के अनेक उपयोग हैं। वातावरण को शुद्ध बनाना। कारखानों, बाहन, चूल्हों का धुर्आ, मानव और पशुद्धों का श्वासोच्छवास ऐसे में प्रव-रोधक कारणों से वातावरण दूषित होता रहता है।

समेरिका में Wall Street Journal नाम का एक समाचार-पत्र है। ३ जनवरी, १६८५ के झंक में उसके संवाददाता एरिक लासन (Erik Larson) का लिखा समाचार नीचे पढ़ें—

#### Filthy Humans Pose A Major Challenge to Computer Firms

At last a person sheds at least 100,000 particles a minute of flaking flesh, saliva, hair sprays, rouge, dried shaving cream, dandruff, droplets, lint, sodium and dead mouths tissue... with slight movement, the same person sheds 500,000 particles. Slow walking, five million. Exercising 30 million. Each particle is capable of destroying a semi-conductor circuit, the 'chip' that makes computers

think...Semi-conductor companies worry about people, the gum they chew, the colds they get, the makeup they wear the sped with which they move. These things all mean trouble for semi-conductors. Particals mean defects, and defects cutright into company profits."

इसका अर्थ है-

मानवीय गन्दगी गणकयन्त्र कारखानों की बड़ी समस्या

व्यक्ति चुप भी बँठा हो तो प्रति मिनिट उसके शरीर से एक लाख गरे कण गिरते रहते हैं जिनमें सूखा मांस, थूक, केशनुषार सुर्खी, दाढ़ी बनाते समय लगाए साबुन के कण, (सर की) सीकरी, द्रविबन्दु, वस्त्रों के कण, क्षार कण व मुँह से गिरने वाले निर्जीव कण। थोड़ा भी मानव हिले तो ऐसे पाँच लाख कण उसके शरीर से गिरते हैं। व्यक्ति यदि धीरे चलने लगे तो पचास लक्ष अशुद्ध कण गिरते हैं। श्रीर जब वह व्यायाम आदि करता है तो तीन करोड़ दूपित कण उसके शरीर द्वारा फेंक जाते हैं। गणकयन्त्र के चलचक्र में हिसाब 'सोचने' की किया में उन गंदे कणों से क्कावट आ जाती है। इस कारण सेमिकण्डक्टर (Semi-conductor) बनानेवाले कारखानों में आसपास के व्यक्तियों की कियाएँ चिन्ता का विषय होती हैं। यदि कोई मुँह में कुछ चवाते रहें, किसी को यदि शैंत्य का विकार हो या कोई चेहरे पर रंग या उवटन श्रादि लगाए हो। इन सब बातों से गणकयन्त्र के कार्य में बाधा पड़ती है। मानव के शरीर से गिरने वाले कणों से गणकयन्त्र विगड़ जाते हैं श्रीर यन्त्र विगड़ते रहें तो कारखानों का आर्थिक लाभ घट जाता है।

यह तो हुई केवल मानव शरीर से होने वाले प्रदूषण की बात। इसके कई और भी पहलू हैं। जैसे ग्राजकल के नागरी पखानों का मैल जलद्वारा बहा दिया जाता है। इस प्रथा से विश्व के लाखों नगरों में मैले से भरी निदयों जैसी विशाल धाराओं के गन्दे नाले निर्मित किए गए हैं। इतना ही नहीं प्रिष्तु उन गन्दगी के नालों को स्थान-स्थान पर निदयों में और सागरों में छोड़ा जाने के कारण पृथ्वी-स्तर के जलाशय गन्दे, रोगकीटाणुमय हो रहे हैं। वही पानी भूमि के अन्दर जाकर कुएँ ग्रादि भू-गमंस्थित जलाशयों को भी रोगप्रवर्तक बना देता है।

इसके ब्रितिरक्त घरों में ब्रीर खेतों में बुवाई से कटाई तक समय-समय पर कीटनाणक रसायनों का जो खिड़काव किया जाता है, उससे श्वसन, सम्पक्त बौर बनाज द्वारा घातक कीटाणु मानवी शरीर में इकट्ठे होते रहते हैं।

इस प्रकार बाधुनिक पाश्चात्य प्रथा की जीवन-प्रणाली में मानवी जीवन विविध रूपों में संकटमय बनता जा रहा है। रोग बढ़ते जा रहे हैं। बत्याधुनिक पाश्चात्य शास्त्रविदों की इस चिन्ता की व्यवस्था वैदिक संस्कृति की बनादि परम्परा में सार्वत्रिक और भरपूर प्रमाण में आरम्भ से

हो मन्तर्भत है।

वैदिक प्रागत-स्वागत की पद्धित देखें। प्रानेवाले का स्वागत इत्र लगाकर पौर गुलावजल छिड़ककर किया जाता है। जहाँ भी जनसमुदाय इकट्ठा
होता है (जैसे विवाह प्रसंग, मन्दिर, भोजन-समारोह या सभा में) वहां
फूल, हार, कलगी, प्रगरवत्ती, धूप जलाना, इत्र लगाना, चन्दन लगाना,
गुलावजल छिड़कना, प्रारती के लिए कपूर और भी से प्रदीप्त किया
निराजन जलाना प्रादि सुगन्ध की भरमार करने का उद्देश्य सामुदायिक
प्रदूषण का प्रतिकार करना ही होता है।

इसी प्रदूषण-प्रतिकार उपायों में यज्ञों का वड़ा महत्त्व होता है। घर-घर में यानहोत्र रखना या मूर्योदय थीर मूर्यास्त के समय यज्ञ करना और समय-समय पर विविध व्यक्तिगत, कौटुम्बिक, सामाजिक या लौकिक प्रसंगों पर शास्त्रोक्त होम-हवन करने से वातावरण की शुद्धि होती रहती है। गोबर, गो-दुष्ध से बनाया थी और विशिष्ट वृक्षों की सूखी डालें इत्यादि हवन सामग्री से जो धुधां उठकर घर, खेत, कार्यालय ग्रादि में पंत्रता है उसे श्वसन करने से मानवी शरीरस्थ रोगजन्तु नष्ट होकर शक्तिदायों और जीवनदायी तत्त्वों को प्रोत्साहन मिलता है। उस धुएँ से घर में बंधे पश्च, बाग में और सेतों में उगने वाले पेड़ भी स्वस्य एवं विषय्य बनते हैं। धनधान्य की वृद्धि होती है। दीमक जैसे कीड़ों से उनकी रक्षा होती है। यज्ञ की राख गतों में फैला देने से खेत की भूमि उपजाऊ और दीपरहित होती है। धाजकल के सार्वजनिक ग्रस्पतालों में ऐसा पवित्र धौर शुद्धिकारी बुधी यदि वातावरण में छोड़ा जाए तो हो सकता है कि रोगी के ठीक होने में समय कम लगे, श्रीषघ भी कम लगे श्रीर दीर्घकालीन स्वास्थ्य प्राप्त हो।

मानसिक रोगियों के लिए तो यह धुएँ का उपाय अधिक आवश्यक और फलदायी सिद्ध हो सकता है। क्यों कि यदि गन्दे कणों से गणक यन्त्र के 'सोचने' की किया बन्द या विकृत हो जाती है तो मानव का मस्तिष्क भी गरीर या वातावरण में उड़ते रहने वाले गन्दे कणों से ठीक प्रकार सोच न पाता हो तो उसमें कोई आश्चर्य की बात नहीं।

वैदिक होम-हवन का यह महत्त्व जानकर ही भारत में ग्रौर विदेशों में ग्रग्निहोत्र की प्रया का पुनरुजीवन करने का यत्न कुछ व्यक्ति ग्रौर संस्थाग्रों द्वारा हो रहा है। इसी उद्देश्य से ग्रमेरिका में ग्रग्निहोत्र विश्व-विद्यालय की स्थापना हुई है।

केवल ग्राग्न प्रदीप्त कर उसमें कोई भी कूड़ा-करकट जलाने से काम नहीं चलेगा। उसमें गोघृत, गोवर ग्रीर ग्रन्य शास्त्रोक्त समिधा ही पड़नी चाहिए। बड़ी मात्रा में घर-घर में, नगर-नगर में यदि ऐसे यज्ञ होते रहें तो उससे वर्षा भी पर्याप्त ग्रीर नियमित होती रहती है।

तथापि कौरवों के विनाश के बाद जब अन्तिम वैदिक विश्वसाम्राज्य नष्ट हुआ और गुरुकुल शिक्षण बन्द हुआ तब धीरे-धीरे यज्ञिक्या विकृत या बन्द होने लगी। मन्त्रोच्चारण की शिक्षा समाप्त हुई। सिमधा की बजाय पशुवलि की प्रथा चल पड़ी। अनेक शताब्दियों के पश्चात् महावीर, बुद्ध आदि व्यक्तियों ने पशुयज्ञ की प्रथा बन्द करवाई।

रोम के सम्राट् के दरबार में यज्ञ की प्रथा थी। जिन्होंने अमेरिका द्वारा निर्माण किया गया क्लिओपैट्रा (Cleopetra) सिनेमा देखा होगा उन्हें स्मरण होगा कि तत्कालीन रोम सम्राट् ज्यूलियस सीजर के दरबार में यज्ञ की धधकती अग्नि और उसमें घृत आदि का हवन बतलाया गया है।

यहूदियों में यज्ञ की प्रथा थी। इसका प्रमाण वे दिन में तीन बार जो प्रार्थना करते हैं उसमें मिलता है। वे कहते हैं, "हमारी प्रार्थना को स्वीकार करो "घर में पुनः ग्रान्न में ग्राहुति डालने की प्रथा ग्रारम्भ हो। हमारा येख्शालेयम् (यदुईशालयम्) मन्दिर ध्वस्त हो चुका है, वहाँ की यज्ञ-प्रणाली

बन्द हो गई है। हमारी प्रामंनाएँ स्वीकार करें। उस मन्दिर में पुरोहितों के मार्गदर्शन में किए यज्ञों में पड़ने वाली बाहुति, हे भगवन् ! तुम स्वीकार करते थे।"

उसी प्रकार घर जो लोग ईसाई बन गए हैं उनमें भी यज्ञ की प्रथा थी। Sermon on the Mount बानी पहाड़ी पर से दिया सन्देश में ईसा कहता है, 'मेरे पूर्व से बले था रहे प्रन्यों का आदेश, प्रथाएँ आदि शास्त्रत है। मैं उन्हें नष्ट करने के लिए नहीं धिपतु पुन: चलाने के लिए घरतीण हुमा हूँ। ''प्रथम धपने कोध को जलाधी तत्पश्चात् अन्य आहृति धपंण करना उचित होगा''। बाइबिल के Daniel भाग द-२६ में लिखा है, ''The vision about the evening and morning sacri-तिल्ड which have been explained to you will come true'' यानी साथ धीर प्रातः की होम-हवन की प्रथा का जो दृश्य विवरण तुम्हें दिया गया है वैसे ही (भविष्य में) होगा।

बाइबिल में baptizing by fire का उल्लेख है। उससे भी होम-हवन की प्रयाधरद और यहूदी प्रदेशों में प्रचलित थी—इसका प्रमाण मिलता है।

पिनहोत्र पुस्तक (संकलन—जयन्त पोतदार, प्रकाशक—श्रीमती निलनो माधवजी न्यासी, महानुभाव श्री माधवजी संस्थान (न्यास), माधवाश्रम, सीहोर मार्ग, वैरागढ़, भोपाल, मध्यप्रदेश) के पृष्ठ ४० पर का यह उद्धरण पढ़ें, ''धरिन या तेज के प्रतीक रूप में आज भी कावा में यो से प्रज्ज्वलित प्रस्रव्ह दीपक जलता है। इससे निकलनेवाली ज्योति इस्लाम मतावलियों के लिए प्रत्यन्त पाक मानी जाती है। उसके सम्मुख लाल तथा सफेद रंग के फूल श्रद्धास्वरूप चढ़ाए जाते हैं। इस ज्योति को विराग कहते हैं। इस शब्द का उद्गम संस्कृत के दो शब्दों से है—चिरतन प्रान्त चिरा निवराग। विराग का अर्थ है शायवत निरन्तर, सतत जलने वाली प्रान्त। प्रत्य मस्जिदों तथा दरगाहों जैसे पवित्र स्थानों पर भी इस विरतन प्रान्त का प्रतीक विराग जला करता है। किसी भी पीर के उसे में एक दिन 'विराग' का दिन रहता है। कुरान में ईश्वर का उल्लेख करते समय ५५० बार ज्ञान शब्द का उल्लेख हथा है। कुरान में

बकरी ईद के सम्बन्ध में जो बलि की कथा ग्राई है, वह मूलतः यज्ञ में दिए जाने वाली पशुबलि प्रथा थी। तत्पूर्व वह ग्रग्निहोत्र विधि थी"।

कुरमान, यह 'मुरगान' यानी 'देवों ने गाया हुमा' इस मर्थ वाला गब्द है। इसका प्रमाण 'मुरा' भव्द में मिलता है। कुरान के मध्यायों को 'मुरा' कहते हैं। संस्कृत में देवों को 'मुरा:' कहते हैं। एक देव को 'मुर:' कहा जाता है। भगवद्गीता का मर्थ भी तो 'मुरगान' ही है। इससे पता चलता है कि इस्लाम के पूर्व मरबस्थान में भगवद्गीता पढ़ी जाती थी। वहां बैदिक देवताम्रों का पूजन होता था। बौद्धकाल में जब बुद्ध को भी देव-म्म मिना गया तो काबा के मन्दिर में मन्य वैदिक देवों में बुद्ध भी सम्मिलत किए गए। उन्हीं को बुद्ध कहते-कहते 'बुत्' उच्चारण हो गया और वह किसी भी मूर्ति पर लागू किया जाने लगा। बुद्ध की जो प्रशस्ति (यानी गुणगान) होती थी उसीसे बुतपरस्ती, यह इस्लामी शब्द बन गया।

वैदिक १६ संस्कारों में अन्तिम अन्त्येष्टि संस्कार है। उसमें एक प्रायश्चित विधि है। उसमें मृत व्यक्ति के आप्तेष्टों को पूछा जाता है कि मृतक ने जीवनभर अग्निहोत्र किया था या नहीं? यदि न किया हो तो मृतक के सम्बन्धियों को प्रायश्चित करना पड़ता है ताकि वे वैसी आनाकानी न करें।

इस प्रकार प्राचीन विश्व में यज्ञ-प्रथा का प्रसार भी वैदिक संस्कृति के विश्वप्रसार का द्योतक है।

अग्निहोत्र के लिए सूर्योदय और सूर्यास्त के समय कुटुम्ब के सारे सदस्यों की उपस्थिति होने से आपस में भाईचारा और स्नेह तो बढ़ते ही हैं अपितु निशाचरीय दुर्व्यवहारों पर रोक लगती है।

कुछ भारतीय द्रष्टाओं ने सभी-सभी फिर ईसाई बने जर्मनी, पोलैण्ड स्रीर समेरिका में स्निन्होत्र की प्रथा प्रारम्भ कर दी है। जर्मनी सौर समेरिका में प्रारम्भ किए गए दो सन्तिहोत्र के पते सगले पृष्ठ (३६२) पर दिए जा रहे हैं—

- Monica Jehle
  C/o Kriya Yoga Schule
  Institut Für Angewandte
  Bioevergetik Friedhof Strasse 4
  7707 Engen/Bittelburunn, Tel. (07733) 7654,
  West Germany.
- 2) Fran Rosen Sawyer 2320 Crestmon Avenue Charlottesville, Virginia, United States of America.

## ऋग्निसाक्ष्य रापथ

वैदिक परम्परा में अग्नि का बड़ा महत्त्व है। अग्नि को गृहपति कहा गया है। घर का स्वामी किसी व्यक्ति को समक्षते के बजाय अग्नि को ही गृहस्वामी मानना बड़ी उदात्त भावना है।

अग्नि से ही भोजन पकता है। अग्नि से ही प्रकाश और ऊष्णता प्राप्त होती है। आकाश में सूर्य होना जितना आवश्यक है उतना ही घर में अग्नि का होना आवश्यक है।

आकाश में जो दिव्य तारकादि गण हैं उन्हीं का पृथ्वी पर का प्रति-निधि अग्नि होती है। मानव के सारे यन्त्र आदि चलाने के लिए जो ऊर्जा या ऊष्णता अपेक्षित है वह अग्नि द्वारा मिलती है।

ग्रिग्न, यह संस्कृत शब्द यूरोपीय वाक्प्रचार में भी रूढ़ है। जैसे मोटर का यन्त्र ignition से चलने लगता है। वहाँ 'इग्निशन्' यह 'ग्रिग्न' ग्रीर 'हुताशन' जैसा ही संस्कृत शब्द है। ग्रिग्न शब्द का ग्रनेक भाषाग्रों में प्रयोग होना बैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्वप्रसार का एक प्रमाण है।

वैदिक संस्कृति में अग्नि की प्रमुखता 'अग्निम् ईडे पुरोहितम्' वचन से स्पष्ट है। इसका अर्थ है कि अग्नि को पूजा में अग्निम स्थान दिया गया है। वह इसलिए कि पृथ्वी के सारे व्यवहार चलाने के लिए ऊष्णता और ऊर्जा की आवश्यकता होती है। हृदय की धक्धक्, पाचन-क्रिया आदि सब अग्नि द्वारा ही चलती है। मानव शरीरस्थ अग्नि का अस्तित्व शरीर के ६८% अंश तापमान के रूप में जाना जा सकता है।

धरिन की दूसरी एक भूमिका होती है दूषित वस्तु को जलाकर दोषों को भस्मरूप में समाप्त कर देना। सारी धवांछित वस्तुओं को जलाकर उनका घस्तित्व नष्ट कर देना भी धरिन का एक कार्य है। जिसे जीवन एक भार हो गया हो या लज्जा के कारण जो जीवन समाप्त करना बाहता है

वह कई बार धरिन द्वारा ही स्वजीवन समाप्त कर पंचत्व में विलीन हो

प्राप्त के ऐसे गुवां के कारण हो वैदिक संस्कृति में हर पूजा-पाठ, जयन्ती, उत्सव, बत, संकल्प, समारम्भ, धाष्ट्र्यात्मिक या धार्मिक विधि प्रादि पर होम-हवन होता है। किसी को प्रायश्चित देना हो या किसी का मार्गदर्शन कराना हो या किसी से शपय लिवानी हो तो जन्म से मृत्यु तक के सारे प्रसंगों पर प्राप्त को साक्षी रखा जाता है।

बैदिक प्रधा के अनुसार मृत शरीर दुर्गन्ध अवस्था में पृथ्वी में गाड़कर स्थान घरकर सड़ते रहने की बजाय चिता में जलाकर उसे पंचत्व में विलीन करना ही उचित समभा जाता है।

## शपथ की साक्षी 'अग्नि'

बैदिक प्रवा में स्वामीनिष्ठा, ध्येय-निष्ठा, कर्तंब्यनिष्ठा आदि को बड़ा महत्त्व दिया गया है। ऐसी निष्ठा की शपय में अग्नि साक्षी होती है। उदाहरणार्थ पति-पत्नी जब धर्म-अर्थ-काम में हम बैवाहिक जीवन की नर्यादाओं का उल्लंघन नहीं करेंगे, ऐसी शपय लेते हैं, तो वे होम के किनारे-किनारे सप्तपदी करते हैं। उसका गमित अर्थ यह होता है कि जिस धर्मि की साक्ष्य में यह शपय ली गई है उसका यदि भंग हुआ तो दोषी व्यक्ति उसी अग्नि के माध्यम से अपना जीवन समाप्त कर लेगा।

इसी कारण रामावण में सीता जी ने श्रांग प्रवेश करके निजी निर्दो-यस्व सिद्ध किया था।

इस्तामी भाकमणों के इतिहास में हिन्दू स्त्रियाँ इस्लामी बलात्कार से बचने के लिए धपने-धापको धरिन में भोंक देती थीं।

धानि-परीक्षा का नियम पुरुषों पर भी लागू था। वीर, योद्धा जब धपने क्षात्रधमं के ब्रादणों से इस जाते थे तो वे अपने-ग्राप चिता जलाकर उसमें कूद पड़ते थे। दूसरों के द्वारा घारोप लगाकर दोषी ठहराने की वे प्रतीक्षा नहीं करते थे। वैदिक संस्कृति में प्रत्येक व्यक्ति की कलंब्य बुद्धि इतनी प्रकर की जाती थी कि वह प्रपने-श्रापको दोषी घोषित कर ग्रग्नि में कृदकर जीवन का धन्त कर लेता था। महाभारतीय युद्ध में जब सूर्यास्त तक अर्जुन जयद्रथ का वध नहीं कर सका तो चिता सुलगाकर वह उसमें कूदने की तैयारी कर ही रहा था तो भगवान् कृष्ण ने उसे कहा कि 'अभी सूर्यास्त नहीं हुआ है जिससे जयद्रथ का वध करने की अर्जुन की प्रतिज्ञा पूर्ण हुई।

बस्तुतः समाज की व्यवस्था ही ऐसी होती थी कि कोई भी दोषी व्यक्ति समाज में जीवित रहना नहीं चाहता था। वह स्वयं अपने को दण्ड दे डालता था। क्षात्रवीर यदि नेतृत्व, देशभिक्त, युद्ध आदि किसी कसौटी में घटिया सिद्ध होते तो अपने-आप चिता में प्रवेश कर जाते। हिन्दू इतिहास में ऐसे कई उदाहरण हैं। ग्यारहवीं शताब्दी के आरम्भ में हिन्दू राजा जयपाल से जब मुहम्मद गजनवी ने अफगानिस्थान प्रान्त जीत लिया तब निजी राजमहल के सामने चिता जलाकर जयपाल उसमें कूद गया। वैदिक परम्परा में पला वह राजा देश सुरक्षा के निजी कर्त्तंव्य से च्युत हो जाने के कारण उसने अपने आपको देहदण्ड के योग्य समभा। अपने आपको बचाने के लिए जयपाल ने बहाने नहीं ढूँढे। जब जयपाल देशरक्षण की निजी जिम्मेदारी नहीं निभा सका और उसके भयानक परिणाम उसने देखे—सैंकड़ों हिन्दू स्त्रियों पर बलात्कार हुआ, हजारों लोगों को छल-बल से मुसलमान बनाया गया, सारा प्रदेश लूटा गया, अत्याचारों का आतंक मचा, हिन्दू मन्दिरों की दरगाहें और मस्जिदे बनाई गई।

## जयपाल स्वयं आरोपी, अभियोक्ता और न्यायाधीश बना

जयपाल के लिए यह एक ऐसा अभियोग था जिसमें करल किए गए लोगों का रक्त और आँसू बहानेवाली स्त्रियों के आकोश चिल्ला-चिल्ला-कर कह रहे थे कि "जयपाल का हिन्दू, वैदिक, आयं, सनातन, क्षात्र शासन ढीला पड़ जाने के कारण हमारी यह दुर्दशा हो रही है।" भारतमाता भी व्यथित थीं कि उसके शरीर में अफगानिस्थान का प्रान्त-का-प्रान्त खरोच-कर छीना गया । स्वाभिमानी जयपाल के लिए ये आरोप क्या कम थे। एक कात्र-शासक से अपेक्षित वीरता, दूरदिशता, सेनाशक्ति और संघटन तथा चतुराई आदि में वह घटिया साबित हुआ था। जयपाल की नींद उड़ गई। भला वह चैन की नींद कैसे सो सकता था जब उसे उसके मृत,

धावल या बन्दी बनाए यए प्रजाजनों की घाहें रातभर चारों ग्रोर से सुनाई दे रहाँ थीं। घतः जयपाल ने घपने-घाप पर घारोप लगाया। उसी के मन से घावाज उठी "धिककार है ऐसे जीवन का। मैं घव जीवित रहने का या राजा कहलाने का घांधकारी नहीं हूँ। ऐसे व्यक्ति को देह-दण्ड ही दिया राजा कहलाने का घांधकारी नहीं हूँ। ऐसे व्यक्ति को देह-दण्ड ही दिया जाना चाहिए"। न्यायाधीज की भूमिका से जयपाल ने ग्रपने-घापको जाना चाहिए"। न्यायाधीज की भूमिका से जयपाल ने ग्रपने-घापको घांपत किया और ग्रपने धांप जिता जलाजर वह उसमें कृद घांपतो घोंपत किया और ग्रपने धांप जीर घोर न्यायी व्यक्ति ग्रपने-घांपको दोषों ठहराकर देहदण्ड भी से लेते हैं। समय ग्राने पर जयपाल ने घंपने घांपको उस ग्रान्त को समर्पित कर दिया जिसके सम्मुख उसने कई बार प्रतिज्ञा को घों कि उच्चतम क्षात्र परम्परा से वह कभी भी स्थलित नहीं होया। घतः घंपने-घांप को देह-दण्ड देने में उसने जरा भी विलम्ब नहीं किया। ऐसी निष्ठा एवं घांचार घांगामी पीडियों के लिए एक उक्कल घांडमें बन जाते हैं।

परन्तु क्या हम उन घादमों का घनुकरण कर रहे हैं ? क्या वे आदर्श वर्तमान इतिहास-पुस्तकों में उद्धृत भी हैं ? सन् १६४७ में भारत आंग्ल-शासन से स्वतन्त्र होने के पत्रचात् पाकिस्तान ने कत्रमीर का एक वड़ा भाग धीन सिया। तत्पत्रवात् कच्छ का कुछ भाग हड़प कर लिया। उधर चीन ने घक्साईचिन विभाग घपने राज्य में मिला लिया। किन्तु क्या उस समय के भारत के प्रधानमन्त्रों, संरक्षण मन्त्री, सेनापति या अन्य किसी घषिकारी ने घाग में घपने-घापको समर्पित किया ? नहीं ! फिर भी वे घपने घापको बहा मानते रहे घौर बनता भी उनको सम्मान देती रही। इतना घनतर पढ़ गया है प्राचीन वैदिक प्राचार में ग्रीर वर्तमान ग्राचार में!

## व्यनिक्षेपक यन्त्र के साध्य की वर्तमान शपय

वर्तमान समय में उच्चाधिकार पद की जो शपय ली जाती है वह एक प्रोपचारिक नाटक या जनता की घाँकों में घूल भोंकने ना एक प्रकार बनकर ही रह गया है। राष्ट्रपति मुख्य न्यायाधीश को, मुख्य न्यायाधीश राष्ट्रपति को, राष्ट्रपति प्रधानमन्त्री तथा भन्य मन्त्रियों को जो शपथ पाठ

कराते हैं वह सर्वणून्य एवं दिखावामात्र हीता है। एक तो प्रकल्वित धान के सम्मुख शपथ लेने के बजाय एक ठण्डे झ्वनिक्षेपक यन्त्र (mike) के साध्य में वर्तमान शपय-विधि होती है। उसमें न तो शपय दिलाने वाला और न गपय लेने वाला उस गपय में किसी प्रकार का कोई गम्भीर सर्व देखता है। गपथ विरोधी स्राचरण हुस्रा तो दण्ड क्या मिलेगा, इसका उच्चारण शपय में होना आवश्यक है। पदाधिकारी अपने आपको दोषी घोषित कर, अपने-आप पर दण्ड लागू कर उसे भुगतेगा ऐसी वैदिक परम्पराथी। जैसे अर्जुन ने कहा था कि सूर्यास्त तक जयद्रय को नहीं मारा तो 'मैं' चिता में प्रवेशकर भस्म हो जाऊँगा। सीता जी ने भी कहा था कि "राम के प्रति मेरी निष्ठा विचलित हुई हो तो ग्रग्नि मुक्ते भस्मसात कर दे।" जयपाल ने तो प्रत्यक्ष ग्रन्ति में ग्रात्मसमपंण कर दिया। ग्रतः प्रत्येक शपथ में जो देहदण्ड विधान का अन्तर्भाव वैदिक परम्परा में होता था, उसका आजकल की अपथ में पूर्ण अभाव होता है। दण्ड के उल्लेख विना ली गई शपय निरर्थक होती है। उसी प्रकार किसी त्रयस्य व्यक्ति ने आरोप करना, पदाधिकारी द्वारा उसका इन्कार करना, न्यायाधीश ने यह कहकर आरोपी को मुक्त कर देना कि आरोप साबित करने वाला कोई ठोस प्रमाण न होने के कारण ग्रारोपी निर्दोष है-ऐसे निर्यंक दिखलावे के फलस्वरूप सारी जनता के ग्राचरण का स्तर बड़ा घटिया-सा हग्रा पड़ा है।

## पुरोहित इतिहास का प्रवचन करता था

वैदिक शासन में यह नियम या कि प्रतिदिन राजपुरोहित राजा को उसके पूर्वजों का इतिहास सुनाए। राजा स्वयं पढ़े ऐसा नहीं कहा है। क्योंकि राजा यदि स्वयं पढ़े तो वह ऐतिहासिक घटनामों का मनमाना ध्रयं लगाकर निष्क्रिय, उदासीन भीर दुवंल वन बैठेगा। जब एक तीसरा व्यक्ति इतिहास पढ़ेगा तो उसमें सही, निबंन्ध भ्रयं कहने की शक्यता श्रिक होती है। जैसे सन् १६४६ में जब पाकिस्तान ने भारत पर हमला करके कश्मीर का एक-तिहाई हिस्सा छीन लिया, उस समय भारत के शासक जवाहरलाल नेहरू भ्रादि के सम्मुख प्रतिदिन यदि राजपुरोहित उन्हें

जयपाल का बादशं सुनाता कि अफगानिस्यान छीना जाने पर जयपाल ने राजगद्दी पर से ठेठ चिता में छलांग लगा दी तो क्या जवाहरलाल आदि चैन से अपनी शासन-गद्दी पर बैठ सकते थे ? इस प्रकार प्राचीन आदशों से सबक लेकर यदि वर्तमान शासन-सुधार के लिए हम कोई कदम न उठाएँ तो इतिहास पढ़ने का और लिखने का लाभ ही क्या ? इतिहास इस तरह से लिखा और पढ़ा जाना चाहिए जिससे प्राचीन गलतियों से बचा जा सके और अतीत के गौरव का अनुकरण किया जा सके।



# मास्ती साहित्य सहत

